
UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PIAUÍ – UESPI 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO CENTRO DE 

CIÊNCIAS HUMANAS E LETRAS PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO 

INTERDISCIPLINAR EM SOCIEDADE E CULTURA 

 

 

 

 

 

AMARA PRYSCILIANA BRANDÃO DA SILVA FERREIRA 

 

 

 

 

 

CUTUCAR O CACHO, COMPARTILHAR A VIDA: SABERES E 

RESISTÊNCIAS DAS MULHERES DO BABAÇU EM ZUNDÃO DOS 

CAMILOS (UNIÃO – PI) FRENTE À EXPANSÃO DA COMVAP 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERESINA 

2025 



 

AMARA PRYSCILIANA BRANDÃO DA SILVA FERREIRA 

 

 

 

 

CUTUCAR O CACHO, COMPARTILHAR A VIDA: SABERES E RESISTÊNCIAS 

DAS MULHERES DO BABAÇU EM ZUNDÃO DOS CAMILOS (UNIÃO – PI) 

FRENTE À EXPANSÃO DA COMVAP 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação Interdisciplinar em Sociedade e 

Cultura (PPGSC), da Universidade Estadual do 

Piauí (UESPI), como requisito parcial para 

obtenção do título de Mestre em Sociedade e 

Cultura: 

Orientador: Dr. Alcebíades Costa Filho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERESINA 

2025 

 



Ferreira, Amara Prysciliana Brandão da Silva.
   Cutucar o cacho, compartilhar a vida : saberes e resistências
das mulheres do babaçu em Zundão dos Camilos (União-PI) frente à
expansão da COMVAP  / Amara Prysciliana Brandão da Silva Ferreira.
- 2025.
   120 f.: il.

   Dissertação (mestrado) - Programa de Pós-Graduação
Interdisciplinar em Sociedade e Cultura - PPGSC, Campus Poeta
Torquato Neto, Universidade Estadual do Piauí, Teresina-PI, 2025.
   "Orientador: Prof. Dr. Alcebíades Costa Filho".

   1. Quebradeiras de coco babaçu. 2. Resistência. 3. Território.
4. Desenvolvimento. 5. Gênero. I. Costa Filho, Alcebíades . II.
Título.

                                                    CDD 331.4

Ficha elaborada pelo Serviço de Catalogação da Biblioteca da UESPI
Francisca Carine Farias Costa (Bibliotecário) CRB-3ª/1637

F383c



AMARA PRYSCILIANA BRANDÃO DA SILVA FERREIRA 

 

CUTUCAR O CACHO, COMPARTILHAR A VIDA: SABERES E RESISTÊNCIAS 

DAS MULHERES DO BABAÇU EM ZUNDÃO DOS CAMILOS (UNIÃO – PI) 

FRENTE À EXPANSÃO DA COMVAP 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação Interdisciplinar em Sociedade e 

Cultura (PPGSC), da Universidade Estadual do 

Piauí (UESPI), como requisito parcial para 

obtenção do título de Mestre em Sociedade e 

Cultura: 

Orientador: Dr. Alcebíades Costa Filho 

 

Aprovada em ___/___/ 2025 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

________________________________________________________________  

Prof. Dr. Alcebíades Costa Filho - Orientador 

Universidade Estadual do Piauí  

 

________________________________________________________________  

Prof. Dr. Antonio Alexandre Isídio Cardoso – Examinador Interno  

Universidade Federal do Maranhão 

 

________________________________________________________________  

Prof. Dr. Igor Thiago Silva de Sousa – Examinador Interno  

Universidade Estadual do Piauí 

 

________________________________________________________________  

Prof. Dra. Arydimar Vasconcelos Gaioso – Examinadora Externa  

Universidade Estadual do Maranhão 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu filho Arthur, 

Que nasceu junto com a minha coragem. 

Teu olhar ilumina meu caminho, e tua existência deu sentido a cada linha deste trabalho. 

Esse trabalho também é teu, minha pupuca.  

 



AGRADECIMENTOS 

 

Antes que qualquer palavra se forme, elevo o coração em silêncio àquele que é 

princípio e fim de todas as coisas. A Deus, minha eterna rocha e luz, e a São Bento, meu 

intercessor, minha fortaleza espiritual, santo ao qual confio meus caminhos e devoto 

minhas preces mais sinceras. Foi neles que encontrei alento nas madrugadas inquietas e 

nas travessias mais duras desta jornada. A eles, minha devoção eterna e minha mais serena 

gratidão. 

Com o coração profundamente grato, volto meus olhos à minha família. Agradeço 

aos meus avós Benedito e Conceição, cujo amor por mim construiu as primeiras pontes 

para o conhecimento. Foram eles que, com mãos firmes e olhos cheios de esperança, me 

ensinaram que o estudo é herança e liberdade. Obrigada por cada gesto, cada incentivo e 

pela fé silenciosa que sempre tiveram na minha caminhada. 

Lembro com saudade e reverência dos meus avós já falecidos, Terezinha e Ozório. 

Que suas memórias me abracem nos momentos em que eu me esquecer de onde vim. 

Foram eles parte do alicerce que me sustenta até hoje, mesmo ausentes fisicamente. Sua 

existência habita em mim. 

Aos meus pais, minha gratidão é uma árvore de raízes profundas. À minha mãe, 

Daniela, agradeço pela coragem, pelas palavras doces e firmes, pela sensibilidade que me 

ensinou a ouvir com o coração e pela força que herdei sem nem perceber. À minha mãe, 

devo a ternura que moldou minha forma de olhar o mundo. Ao meu pai, Abel, meu 

exemplo de retidão e trabalho. Agradeço pelo silêncio que fala, pela presença constante, 

mesmo nos dias de ausência, e pela confiança que sempre depositou em mim. Ambos são 

as linhas mestras desta construção. 

Agradeço também à Marcele, minha madrasta, e ao Francisco, meu padrasto, por 

fazerem parte desta rede de afetos que me fortalece. Por cada gesto de cuidado, pela 

presença carinhosa, pela escuta generosa. 

Aos meus irmãos, a quem carrego com amor e orgulho: Abel Júnior, obrigada por 

ser meu porto discreto, pela forma com que acompanha meus passos com respeito e 

incentivo. Maria Eduarda, irmã e mãe de Bernardo e da Beatriz, agradeço pela 

cumplicidade, pelas trocas sinceras e por caminharmos lado a lado como mulheres que se 

fortalecem. João Pedro, meu caçula, obrigada pela doçura, pela alegria inocente, por 

trazer leveza ao meu caminho, por me ensinar a ser mãe, por ser sua Mainha. 



Aos meus sobrinhos Bernardo e Beatriz, agradeço pela luz que espalham e pela 

alegria que me lembra do que é essencial. Suas presenças, mesmo pequenas, tem um 

poder imenso de transformar os dias em esperança. 

Às minhas tias Minéia e Maria do Carmo, minha gratidão é afetuosa e cheia de 

reconhecimento. Vocês foram presença firme e coração aberto nos momentos em que 

precisei de apoio com o meu filho. Obrigada por fazerem parte da minha rede de 

acolhimento, quando meus braços já não davam conta, e por serem mãos estendidas 

sempre que a vida me exigia demais. Ao meu tio Ramerson, por sempre me acolher em 

seus braços desde os primeiros meses de minha vida. 

À minha sogra, Lúcia, ofereço um agradecimento terno. Nos momentos delicados 

da gestação e nos cuidados com meu filho Arthur, sua ajuda foi bálsamo e firmeza. 

Obrigada por estar ao meu lado, por cuidar e me fortalecer com carinho e presença. 

Ao meu esposo Tiago, dedico um parágrafo inteiro, mas meu agradecimento se 

estende muito além das palavras. Obrigada por ser o chão em que pisei quando tudo 

parecia instável, pela escuta atenta, pelo abraço que me reconectou à esperança. Você foi 

parceria, foi luz em noites difíceis, foi ombro, silêncio, mão estendida. Sua fé em mim 

sustentou muito mais do que esse texto: sustentou minha força e minha identidade. Este 

mestrado também é seu, é da nossa casa, do nosso amor traduzido em paciência e cuidado. 

Ao meu filho Arthur, dedico não só este parágrafo, mas todo o sentido desta 

dissertação. Foi por você e com você que escrevi cada linha, mesmo que às vezes com 

lágrimas nos olhos e o corpo cansado. Sua existência me ensinou a redefinir o tempo, a 

força, o amor. Você foi minha razão, minha urgência e meu refúgio. Ainda bebê, esteve 

comigo nas salas de aula, no colo, nas madrugadas de escrita, como parte inseparável 

deste caminho. Tudo em mim se fez mais forte porque você existe. Toda essa conquista é 

tua também, meu filho. 

Aos amigos do mestrado em Sociedade e Cultura da Universidade Estadual do 

Piauí, meu abraço mais sincero. Foram ombro, presença e inspiração. A vocês que 

dividiram comigo a sala, os trabalhos, os lanches apressados, e também a ternura nos 

momentos em que eu chegava com Arthur ainda bebê nos braços: obrigada. Não foi fácil, 

mas ao lado de vocês foi possível. Em especial, agradeço aos amigos de sempre, os que 

são quase irmãos: Antônio Davi e João Gabriel, por caminharem comigo com amizade 

verdadeira e firme. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Sociedade e Cultura, minha gratidão 

profunda. À professora Cristiana, coordenadora incansável, mas também muito além 



disso, a primeira a me ver como pesquisadora, ainda na graduação. Foi ela quem plantou 

a semente que germinou neste trabalho, quem acreditou em mim quando eu mesma ainda 

tateava os contornos da pesquisa. Obrigada por tudo: pela generosidade, pelo olhar atento, 

por me agraciar com o tema que se tornaria minha paixão acadêmica. 

Ao meu orientador, professor Dr. Alcebíades Costa Filho, meu reconhecimento e 

afeto. Obrigada por me acolher com liberdade e respeito, por ser farol nos momentos em 

que precisei de direção, por sua escuta generosa e por acreditar no que eu escrevia, mesmo 

nos momentos em que eu duvidava. Sua orientação foi bússola e foi abrigo. 

Ao meu coorientador, professor Antônio Alexandre, minha gratidão pela presença 

atenta e pelo auxílio sempre preciso. Suas contribuições foram valiosas e me ajudaram a 

construir com mais firmeza esta trajetória. 

À professora Arydmar, que esteve na minha banca de qualificação e permanece 

agora, obrigada pela escuta cuidadosa e pelo apoio desde o início. Seu olhar foi 

fundamental para que eu repensasse e aprofundasse aspectos importantes do trabalho. 

Aos professores do mestrado, minha gratidão por terem me acolhido com carinho 

desde a gravidez. Em cada aula, encontrei compreensão, respeito e incentivo. Obrigada 

por olharem para mim não apenas como aluna, mas como mulher, mãe e pesquisadora. 

Isso fez toda a diferença. Um abraço afetuoso aos mestres Lucineide Barros de Medeiros, 

Robson Carlos da Silva, Salânia Maria Barbosa Melo, Solimar Oliveira Lima e Bruno 

Mello Souza.  

Com o coração tocado pela convivência, agradeço profundamente à comunidade 

Zundão dos Camilos, solo fértil de histórias, saberes e resistências. Obrigada por abrirem 

as portas, os quintais, os sorrisos e as memórias. Em especial, meu carinho e admiração 

às mulheres da comunidade, cujas palavras e silêncios ecoam nesta dissertação com a 

força de quem nunca se dobra ao esquecimento. Em nome de Dona Cleidimar, Dona Eliza 

e Dona Maria de Fátima, estendo meu mais sincero agradecimento a todas, por me 

ensinarem mais do que os livros jamais poderiam. Este trabalho também é de vocês. 

Agradeço profundamente à pesquisadora Lia Monielli, pela companhia generosa 

nas idas a campo, pela escuta atenta, pelo conhecimento compartilhado em cada conversa 

e pelos conselhos que foram se tornando bússola nos momentos de dúvida. Sua 

generosidade ao confiar em mim e disponibilizar parte do seu material de pesquisa, 

especialmente as entrevistas, foi fundamental para que eu pudesse concluir este trabalho. 

Mais do que uma parceria acadêmica, encontrei em Lia uma presença firme, sensível e 

solidária, que fez da caminhada um espaço de aprendizado mútuo e afeto. 



Agradeço, com carinho e respeito, ao Núcleo de Estudos e Documentação em 

História, Sociedade e Trabalho – NEHST, pelo generoso compartilhamento de materiais 

essenciais à construção desta pesquisa. Jornais, documentos, denúncias e registros 

preciosos que me foram confiados serviram de alicerce para compreender e escrever sobre 

a realidade enfrentada pela comunidade diante da presença da COMVAP. Em nome do 

amigo Lucas Ramyro; companheiro desde os tempos de graduação, sempre atento, 

solidário e comprometido, estendo minha gratidão a todos os integrantes do grupo. O 

gesto de confiança e partilha foi mais do que acadêmico: foi político, ético e 

profundamente necessário. 

Por fim, agradeço à CAPES, pelo financiamento através da bolsa, que tornou 

possível a dedicação a esta pesquisa. A política pública que financia a ciência transforma 

vidas, e a minha é testemunha disso. 

A cada voz que me amparou, a cada gesto que me sustentou, a cada presença que 

se fez ponte nos dias em que o abismo parecia grande demais: meu obrigada profundo, 

inteiro e verdadeiro. Esta dissertação não é fruto de uma jornada solitária. Ela nasce das 

relações que me constituem, das dores e alegrias que me atravessaram, das mãos que 

seguraram as minhas quando fraquejei, dos olhares que me diziam “vá”, mesmo quando 

eu só queria parar. 

Sou feita de encontros, e é nos encontros que esta pesquisa se enraíza. Encontros 

com pessoas, com territórios, com histórias de luta, com memórias vivas, com a palavra 

que resiste e insiste em ser dita. 

Por tudo isso, finalizo esta etapa com o coração leve e o espírito rendido à gratidão. 

Que cada nome aqui citado se sinta parte viva e indissociável deste trabalho. Que cada 

gesto de cuidado, afeto, paciência ou força retorne em forma de bênção. 

E que esta dissertação, mais do que páginas e citações, seja semente. 

Semente de justiça, de memória, de respeito às comunidades e seus saberes.  

Semente de um futuro em que a pesquisa esteja cada vez mais comprometida com a vida 

real e com os que muitas vezes são esquecidos. 

Agradeço, enfim, com a serenidade de quem percorreu um longo caminho e, ao 

olhar para trás, reconhece que cada passo foi guiado por amor. 

 

Obrigada. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ora et labora, Deus adest sine mora. 

- São Bento 

 



 

RESUMO 

 

Este trabalho tem como objetivo analisar os saberes, as formas de resistência e os sentidos 

de território produzidos pelas quebradeiras de coco babaçu da comunidade Zundão dos 

Camilos, localizada no município de União, no estado do Piauí. A pesquisa busca 

compreender como essas mulheres, organizadas em torno do extrativismo do babaçu, 

enfrentam os impactos provocados pela expansão da monocultura da cana-de-açúcar e 

pela atuação da Companhia de Álcool e Açúcar do Piauí (COMVAP), cuja presença na 

região intensificou os processos de expropriação de terras, devastação ambiental e 

negação de direitos coletivos. A partir de um recorte temporal que abrange o período de 

1960 a 2024, o estudo privilegia a história oral como instrumento central, considerando a 

memória como prática viva e política. Complementam a metodologia a análise 

documental e a pesquisa bibliográfica, com atenção especial a fontes produzidas por 

movimentos sociais, sindicatos e organizações de defesa dos direitos humanos no início 

dos anos 1990, como o dossiê “COMVAP: entre suor e sangue”. A fundamentação teórica 

articula contribuições de Silvia Federici, especialmente no que tange à crítica feminista 

da acumulação capitalista e à valorização do trabalho reprodutivo; de Carlos Rodrigues 

Brandão e Teresinha de Jesus Mesquita Queiroz, no reconhecimento dos saberes 

populares como formas legítimas de conhecimento; e de Conceição de Maria Batista 

Costa e Viviane Barbosa cujas reflexões ajudam a tensionar o conceito de território como 

espaço vivido, disputado e marcado por relações de poder. A oralidade é abordada a partir 

das contribuições de Lucília Delgado, Monique Augras e Jerusa Ferreira, que ressaltam a 

dimensão subjetiva e política da memória. A escolha pela comunidade de Zundão dos 

Camilos se ancora não apenas em sua relevância empírica, mas também em um vínculo 

pessoal e afetivo da pesquisadora com o território, o que favorece uma aproximação 

etnográfica sensível e comprometida. A pesquisa denuncia os limites da concepção estatal 

de desenvolvimento, que, sob o discurso da modernização, invisibiliza os modos de vida 

tradicionais e os direitos das populações do campo. Em contrapartida, destaca-se a 

atuação das quebradeiras como sujeitas políticas, produtoras de saberes e defensoras de 

um modo de vida sustentado na partilha, na solidariedade e na preservação dos bens 

comuns. Ao dar centralidade às narrativas dessas mulheres, o trabalho não apenas registra 

suas histórias, mas afirma outras possibilidades de futuro, em que o cuidado com a terra, 

o corpo e a memória coletiva são estratégias de resistência diante do avanço do capital. 

 

Palavras-chave: Quebradeiras de coco babaçu; Território; Gênero; Desenvolvimento; 

Resistência. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Resumen 

 

Este trabajo tiene como objetivo analizar los saberes, las formas de resistencia y los 

sentidos de territorio producidos por las quebradoras de coco de babasú de la comunidad 

Zundão dos Camilos, ubicada en el municipio de União, en el estado de Piauí. La 

investigación busca comprender cómo estas mujeres, organizadas en torno al 

extractivismo del babasú, enfrentan los impactos provocados por la expansión del 

monocultivo de caña de azúcar y por la actuación de la Companhia de Álcool e Açúcar 

do Piauí (COMVAP), cuya presencia en la región intensificó los procesos de expropiación 

de tierras, devastación ambiental y negación de derechos colectivos. A partir de un recorte 

temporal que abarca el período de 1960 a 2024, el estudio privilegia la historia oral como 

instrumento central, considerando la memoria como una práctica viva y política. 

Complementan la metodología el análisis documental y la investigación bibliográfica, 

con especial atención a fuentes producidas por movimientos sociales, sindicatos y 

organizaciones de defensa de los derechos humanos a inicios de la década de 1990, como 

el dossier “COMVAP: entre sudor y sangre”. El marco teórico articula contribuciones de 

Silvia Federici, especialmente en lo que respecta a la crítica feminista de la acumulación 

capitalista y la valorización del trabajo reproductivo; de Carlos Rodrigues Brandão y 

Teresinha de Jesus Mesquita Queiroz, en el reconocimiento de los saberes populares como 

formas legítimas de conocimiento; y de Conceição de Maria Batista Costa y Viviane 

Barbosa, cuyas reflexiones ayudan a tensionar el concepto de territorio como espacio 

vivido, disputado y marcado por relaciones de poder. La oralidad se aborda a partir de las 

contribuciones de Lucília Delgado, Monique Augras y Jerusa Ferreira, quienes destacan 

la dimensión subjetiva y política de la memoria. La elección de la comunidad de Zundão 

dos Camilos se basa no solo en su relevancia empírica, sino también en un vínculo 

personal y afectivo de la investigadora con el territorio, lo que favorece un enfoque 

etnográfico sensible y comprometido. La investigación denuncia los límites de la 

concepción estatal de desarrollo, que, bajo el discurso de la modernización, invisibiliza 

los modos de vida tradicionales y los derechos de las poblaciones rurales. En 

contrapartida, se destaca la actuación de las quebradoras como sujetas políticas, 

productoras de saberes y defensoras de un modo de vida sustentado en el compartir, la 

solidaridad y la preservación de los bienes comunes. Al dar centralidad a las narrativas de 

estas mujeres, el trabajo no solo registra sus historias, sino que afirma otras posibilidades 

de futuro, en las que el cuidado de la tierra, del cuerpo y de la memoria colectiva son 

estrategias de resistencia frente al avance del capital. 

 

Palabras clave: Quebradoras de coco de babasú; Territorio; Género; Desarrollo; 

Resistencia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Visita a Comunidade Zundão dos Camilos em junho de 2024 ...................... 22 

Figura 2 - Mapa das Potencialidades do Piauí ................................................................ 49 

Figura 3 - Mapa De União – PI ...................................................................................... 66 

Figura 4 – Mapa dos Povoados de União – PI ................................................................ 67 

Figura 5 - 8º Feira do Babaçu Livre da Comunidade Zundão dos Camilos .................... 73 

Figura 6 - Variedade de produtos apresentados na feira ................................................. 73 

Figura 7 - Competição masculina de “quem quebra mais coco babaçu” ........................ 73 

Figura 8 - Barraca com produtos produzidos pela Comunidade Zundão Dos Camilos .. 74 

Figura 9 - Recorte do jornal “O Estado”, década de 1990. Ary Magalhães denunciado 

........................................................................................................................................ 82 

Figura 10 - Recorte do jornal “O Estado”, década de 1990. COMVAP e a exploração de 

menores .......................................................................................................................... 83 

Figura 11 - Reportagem o histórico de violência da COMVAP ...................................... 85 

Figura 12 – Reportagem sobre a expulsão de famílias de suas terras pela COMVAP .... 86 

Figura 13 - Registro da pesquisadora em visita à comunidade Zundão dos Camilos, 

União-PI, durante a realização do trabalho de campo ................................................... 109 

  



LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 - Modos de uso do território em Zundão dos Camilos: práticas das quebradeiras 

x lógica da COMVAP ..................................................................................................... 23 

Quadro 2 - Evolução na produção do babaçu no Piauí (1960 – dias atuais) .................. 55 

Quadro 3 - Comparação entre o Babaçu, a Carnaúba e a Monocultura da Cana-de-Açúcar 

no Piauí: dinâmicas socioeconômicas, territoriais e ambientais ..................................... 60 

Quadro 4 - A evolução histórica do setor sucroenergético e seus impactos socioambientais 

........................................................................................................................................ 88 

 

 

 

  



LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1- Exportação do Babaçu no Piauí (1926–1931) ................................................. 54 

 

  



LISTA DE SIGLAS 

 

ADAPI – Agência de Defesa Agropecuária do Piauí 

 

CEPAC – Centro de Educação Popular e Assessoria Comunitária 

 

CEPRO – Fundação Centro de Pesquisas Econômicas e Sociais do Piauí 

 

COMVAP – Companhia Agroindustrial Vale do Parnaíba 

 

CONAB – Companhia Nacional de Abastecimento 

 

CUT – Central Única dos Trabalhadores 

 

DETRAN – Departamento Estadual de Trânsito 

 

EMATER – Instituto de Assistência Técnica e Extensão Rural do Piauí 

 

FETAG – Federação dos Trabalhadores Rurais Agricultores e Agricultoras Familiares  

 

GECOSA – Indústrias Reunidas Gervásio Costa S/A 

 

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

 

IAA – Instituto do Açúcar e do Álcool 

 

INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

 

MIQCB – Movimento Interestadual das Quebradeiras de Coco Babaçu 

 

NEHST – Núcleo de Estudos e Documentação em História, Sociedade e Trabalho 

 

PI – Piauí 

 

PIB – Produto Interno Bruto 

 

PM – Polícia Militar 

 

Proálcool – Programa Nacional do Álcool 

 

SEDUC – Secretaria de Educação do Piauí 

 

SEFAZ – Secretaria da Fazenda do Piauí 

 

SESAPI – Secretaria de Saúde do Piauí 

 

SSP – Secretaria de Segurança Pública 

 

TDs – Territórios de Desenvolvimento 

 



 
 

SUMÁRIO 
 

1. CONSIDERAÇÕES INICIAIS .................................................................................... 17 

1.1 Por que quebradeiras de coco babaçu? ............................................................... 17 

1.2 Por que Zundão dos Camilos? ............................................................................. 21 

1.3 A feira do babaçu como território vivido, trabalho feminino e economia do 

cotidiano ............................................................................................................................ 25 

1.4 Escolhas teórico-metodológicas............................................................................ 27 

1.5 Caminhos da escrita: apresentação dos capítulos ............................................... 39 

2. O TERRITÓRIO ENTRE RIOS: O BABAÇU COMO CENTRO DE VIDA E 

DISPUTA............................................................................................................................... 44 

2.2 União: entre raízes fundiárias e resistência feminina .......................................... 64 

2.3 Zundão dos Camilos: a terra onde o coco é raiz, herança e reexistência ............ 69 

2.4 O babaçu como território de memória e futuro .................................................. 75 

3. ENTRE A PALMA E A CANA: O AGRONEGÓCIO, A RESISTÊNCIA DAS 

QUEBRADEIRAS E O DESCOMPASSO DO DESENVOLVIMENTO ............................ 77 

3.1 Impactos da COMVAP nas comunidades rurais do Piauí: exploração, resistência 

e transformações socioeconômicas .................................................................................... 80 

3.2 Evolução do Setor Sucroenergético no Brasil: de colônia a potência mundial ... 87 

3.3 COMVAP e Piauí: dois projetos de mundo em confronto ................................... 92 

3.4 Comunidades envolvidas e suas trajetórias: fragmentos de uma geografia 

interrompida ..................................................................................................................... 94 

3.5 A implantação da COMVAP no Piauí: quando o Estado abre caminho para o 

capital 97 

3.6 A resistência das comunidades frente à expansão da COMVAP: entre facão, 

memória e luta ................................................................................................................. 100 

3.7 Quando a terra fala: memórias insurgentes diante do avanço da cana ............ 102 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS ..................................................................................... 106 

REFERÊNCIAS .................................................................................................................. 112 

 

 
 
 
 
 
 



 17 

 
 

1. CONSIDERAÇÕES INICIAIS 
 

1.1 Por que quebradeiras de coco babaçu?  

 

O interesse em estudar as quebradeiras de coco babaçu nasceu do cruzamento 

entre três dimensões da minha trajetória: a formação acadêmica, a experiência pessoal e 

uma inquietação política mais ampla diante do silenciamento histórico das mulheres 

camponesas no Brasil. 

A formação acadêmica foi o ponto de partida. Durante a graduação em História, 

desenvolvi a pesquisa intitulada “As Quebradeiras de coco babaçu do Piauí: da 

autonomia à sustentabilidade”, apresentada em 2017 como monografia de conclusão do 

curso. Nela, ainda que de forma inicial, busquei compreender as práticas de trabalho, a 

transmissão de saberes e a invisibilização dessas mulheres nos registros historiográficos 

e nas políticas públicas. O trabalho, fundamentado em autores como Viviane Barbosa e 

Teresinha Queiroz, articulava análise documental, e já apontava a necessidade de uma 

abordagem interdisciplinar que reconhecesse a centralidade do gênero e da memória nos 

estudos sobre o campo piauiense, além do uso da história oral como metodologia 

importante. A defesa desse estudo marcou o início de um percurso acadêmico que se 

consolidaria neste mestrado, reafirmando a relevância de olhar para essas mulheres não 

como resquícios de um passado em desaparecimento, mas como protagonistas de um 

presente em disputa. 

A experiência pessoal também se entrelaça a essa escolha. O vínculo com a 

comunidade de Zundão dos Camilos foi potencializado pela presença de meu padrasto, 

ex-trabalhador da GECOSA em Novo Nilo, localidade vizinha. Suas memórias sobre a 

região despertaram em mim um olhar mais atento para os modos de vida das mulheres e 

para as transformações impostas pela chegada das agroindústrias. O contato direto com a 

comunidade, em visitas de campo, fortaleceu esse laço: participar da Feira do Babaçu, 

ouvir as histórias de Dona Cleidinar, Dona Eliza e Dona Maria de Fátima, acompanhar 

gestos cotidianos de resistência silenciosa diante da expansão da monocultura da cana-

de-açúcar foram experiências que atravessaram não apenas meu percurso acadêmico, mas 

minha própria sensibilidade política e afetiva. 

A inquietação política, por sua vez, foi se aprofundando a partir da constatação de 

como as quebradeiras de coco permanecem à margem das narrativas dominantes sobre 

desenvolvimento. Em grande parte dos discursos oficiais, são retratadas como 



 18 

 
personagens de um passado em extinção, quando, na realidade, sustentam práticas 

coletivas que desafiam a lógica da acumulação capitalista. Estudar essas mulheres é 

denunciar as formas de apagamento que o Estado e o mercado produzem, mas é também 

afirmar sua centralidade na produção de saberes, na conservação ambiental e na economia 

do cuidado. Como nos lembra James C. Scott (2013), os “saberes práticos” e as formas 

de resistência cotidiana dos grupos subalternos escapam ao olhar do poder, e é nesse 

espaço de silêncio e persistência que as quebradeiras reafirmam sua existência e seu 

direito ao território. 

Scott argumenta que as formas de resistência cotidiana não são necessariamente 

articuladas em discursos abertos ou confrontos diretos, mas aparecem em práticas como 

a dissimulação, a ironia, o humor, o desvio e a persistência. Essas formas de resistência 

são visíveis no cotidiano das quebradeiras, na insistência em quebrar o coco onde ele 

nasce, em ensinar às filhas, em não abandonar o que muitos consideram uma prática 

"ultrapassada". 

Assim, o interesse por estudar as quebradeiras de coco babaçu nasceu no 

cruzamento entre experiências pessoais, formação acadêmica e uma inquietação política 

mais ampla sobre as formas de silenciamento histórico de mulheres camponesas no 

Brasil. Desde a graduação em História, quando realizei uma pesquisa inicial, ainda 

incipiente, sobre essas mulheres, ficou evidente o quanto suas trajetórias, práticas e 

saberes estavam à margem das discussões historiográficas e das políticas públicas. 

As quebradeiras de coco babaçu, embora centrais na dinâmica econômica e 

cultural de diversas regiões do Nordeste, em especial do Piauí, continuam sendo tratadas 

com superficialidade ou invisibilizadas. É comum que sejam representadas de maneira 

estereotipada, como resquícios de uma tradição que estaria condenada ao 

desaparecimento frente ao avanço do "progresso". Contudo, o que se revela em suas 

práticas é a permanência de um modo de vida que desafia as lógicas hegemônicas de 

desenvolvimento. 

A escolha desse grupo não se deu apenas por razões temáticas, mas por motivações 

afetivas e políticas que envolveram também um processo de escuta e de pertencimento. 

Trata-se de mulheres que realizam um trabalho multifacetado, que vai muito além da 

coleta do coco: elas cultivam uma relação com a terra, com o tempo e com o coletivo que 

desestabiliza lógicas de mercado e de produtividade. 

Viviane Barbosa (2005, 2008, 2015) destaca a atuação das quebradeiras de coco 

no estado do Maranhão como fundamentais para a sustentabilidade ambiental, a 



 19 

 
autonomia econômica e a luta por direitos. Seus textos permitiram olhar para 

comunidades de mulheres que resistem à mercantilização da natureza e da vida, 

reivindicando um modo de existir ancorado em saberes ancestrais e no cuidado com a 

coletividade. Barbosa evidencia também como essas mulheres reconfiguram o que 

entendemos por trabalho, por economia e por gênero. 

A atuação das quebradeiras se manifesta em múltiplas frentes: na conservação 

ambiental, na economia familiar, na educação dos filhos, na participação política em 

movimentos sociais e na transmissão intergeracional de saberes. Elas são, portanto, 

sujeitos complexos, que condensam em si experiências diversas e que não podem ser 

reduzidas a papéis fixos ou identidades simplificadas. 

Para entender a noção de comunidade, Carlos Rodrigues Brandão (2012a, 2012b), 

escreve que a comunidade não pode ser pensada apenas como um espaço geográfico, mas 

como um corpo simbólico, tecido por relações afetivas, culturais e sociais. As 

quebradeiras são, nesse sentido, mais do que habitantes de um espaço: são o próprio 

espaço vivido e transformado pela resistência cotidiana. Elas são, como afirma Brandão, 

"da comunidade", não apenas "na comunidade".  

Desse modo, a comunidade não deve ser entendida apenas como espaço físico, 

mas como corpo simbólico e relacional. Nesse sentido, há uma diferença fundamental 

entre estar na comunidade e ser da comunidade. Estar na comunidade significa habitar o 

território de maneira externa, como mera localização geográfica, sem necessariamente 

compartilhar dos vínculos, valores e práticas coletivas que o estruturam. Já ser da 

comunidade implica pertencer a ela de forma profunda: é participar das redes de 

solidariedade, das memórias partilhadas e das práticas cotidianas que dão sentido ao 

espaço vivido. As quebradeiras de coco babaçu exemplificam essa condição, pois não 

apenas residem no território, mas o constituem com seus saberes, afetos e resistências, 

fazendo do babaçu um elo entre identidade, memória e luta coletiva. Suas trajetórias, por 

isso, desafiam o Estado e o capital que tentam padronizar territórios e sujeitas. A relação 

que estabelecem com a natureza, com o trabalho e com o coletivo é uma expressão de 

autonomia e de territorialidade. 

A contribuição dos escritos da professora Carmem Lúcia tem sido fundamental 

para essa compreensão. Sua atuação na luta pelo reconhecimento do Território Coletivo 

das Quebradeiras de Coco no Piauí lança luz sobre a dimensão política do pertencimento. 

O território, nesse caso, não é apenas espaço de produção, mas de identidade, de direito 



 20 

 
e de vida. A concepção de território coletivo desestabiliza o paradigma da propriedade 

individual e da produtividade mercantil, propondo outra lógica de habitar o mundo. 

As proposições do projeto de cartografia social coordenado por Alfredo Wagner 

Berno de Almeida se mostram aqui particularmente relevantes. Ao defender a produção 

de mapas construídos pelas próprias comunidades, o projeto propõe um gesto de 

afirmação: “aqui estamos, aqui resistimos”. Em Zundão, essa cartografia ainda é porosa 

e informal, mas pulsa nas falas, nos caminhos e nos gestos das mulheres. A cartografia, 

aqui, é feita com os pés descalços na terra e com a memória viva na boca. 

Apesar de já terem tido contato com o MIQCB (Movimento Interestadual das 

Quebradeiras de Coco Babaçu) por meio de oficinas pontuais, as quebradeiras da 

comunidade de Zundão dos Camilos não possuem vínculos orgânicos com a instituição. 

Essa ausência de articulação mais sólida com redes como o MIQCB revela uma lacuna 

importante entre o protagonismo cotidiano dessas mulheres e os canais institucionais de 

representação política. É preciso problematizar os limites das organizações centralizadas 

em alcançar comunidades mais periféricas ou isoladas, que muitas vezes permanecem 

fora dos fluxos de visibilidade mesmo quando compartilham da mesma luta. A crítica aqui 

não é à existência do movimento, mas à sua capacidade de efetivamente integrar vozes 

que, como as de Zundão, sustentam silenciosamente a resistência e a preservação dos 

babaçuais. e de luta por reconhecimento que envolvem território, gênero, meio ambiente 

e cultura. Essas formas de organização têm ganhado reconhecimento e influenciado a 

formulação de políticas públicas em níveis local e nacional. 

Estudar essas mulheres, portanto, é também estudar uma forma de inteligência 

coletiva que se recusa a desaparecer, que se adapta, mas não se submete. Elas representam 

o que Scott chamou de "infrapolítica": uma ação política subterrânea, que se movimenta 

sob a superfície, mas que tem efeitos profundos sobre a ordem social. 

A atuação dessas mulheres desafia também a narrativa de que o desenvolvimento 

econômico necessariamente precisa destruir os modos de vida tradicionais. Elas mostram 

que é possível viver em relação com a natureza de forma sustentável, coletiva e autônoma, 

fora das lógicas da acumulação capitalista. 

Nesse sentido, a escolha pelas quebradeiras de coco babaçu é também um 

posicionamento epistemológico. Trata-se de reconhecer que o conhecimento não está 

apenas nos livros ou nas universidades, mas também nas mãos que trabalham, nos corpos 

que resistem, nas palavras que circulam entre as redes de solidariedade e entre os troncos 

dos babaçuais. 



 21 

 
A escuta dessas mulheres é, assim, parte fundamental de uma pedagogia do 

território, uma forma de aprender com quem vive as contradições de maneira encarnada. 

Essa escuta não é passiva: é ato político, é parte de um projeto maior de produção de 

saberes a partir do Sul global, de forma descolonizada, feminista e enraizada na realidade. 

A escolha por esse grupo, portanto, não é apenas temática, mas epistemológica e 

política. Ao dar centralidade às quebradeiras de coco babaçu, reafirmo a importância de 

uma ciência comprometida com os sujeitos históricos do campo, com suas memórias e 

com suas práticas insurgentes, reconhecendo nelas não apenas objeto de estudo, mas 

produtoras de conhecimento e alternativas de futuro. 

 

1.2 Por que Zundão dos Camilos?  

 

Como já mencionado, a escolha pela comunidade de Zundão dos Camilos, 

localizada no município de União, no Piauí, não decorreu apenas de uma estratégia 

analítica ou metodológica. Ela emerge de um vínculo afetivo e político que se entrelaça à 

trajetória pessoal e à escuta atenta das dinâmicas territoriais da região. A presença do meu 

padrasto como ex-trabalhador da GECOSA em Novo Nilo, localidade vizinha, e suas 

memórias sobre a região, despertaram em mim uma atenção mais sensível ao que se vivia 

ali, sobretudo no que dizia respeito às mulheres e à terra. 

O recorte temporal entre 1960 e 2024 foi escolhido com o intuito de mapear, com 

profundidade histórica, as transformações nas formas de uso do território, nas práticas 

produtivas e nos modos de vida. A escolha desse marco temporal também dialoga com a 

pesquisa de Teresinha Queiroz, que destaca o período entre 1917 e 1920 como o auge da 

expressividade da produção de amêndoas de babaçu no Brasil, em especial nos estados 

do Maranhão e Piauí. Esse crescimento coincidiu com os impactos da Primeira Guerra 

Mundial, quando a escassez de óleos vegetais na Europa, essenciais para a indústria 

cosmética, alimentícia e de armamentos, impulsionou a demanda por oleaginosas 

tropicais. O babaçu, com alto teor de óleo na amêndoa, passou a ser exportado em grandes 

volumes, sobretudo para Alemanha, França e Inglaterra (QUEIROZ, 2006). No entanto, 

com o crash da Bolsa de Nova York em 1929 e a consequente retração do comércio 

internacional, a comercialização do babaçu sofreu forte queda. A crise de 1929 impactou 

diretamente os preços e a estrutura de exportação, provocando o encolhimento das redes 

de escoamento e a perda de valor do produto no mercado externo. Ainda que a cultura do 

babaçu tenha resistido de forma significativa até meados do século XX, o declínio 



 22 

 
acentuado do extrativismo começou por volta da década de 1950, com a consolidação da 

lógica desenvolvimentista do Estado brasileiro e a crescente ocupação de terras por 

monoculturas mecanizadas. A introdução da pecuária extensiva e, mais tarde, da cana-de-

açúcar, transformou profundamente o uso do solo, substituindo os babaçuais e deslocando 

o protagonismo das mulheres extrativistas. A década de 1960 marca o início da 

intensificação das políticas desenvolvimentistas no Piauí e o avanço da ocupação 

agroindustrial, contexto que culmina na instalação da COMVAP, em 1979, e suas 

consequências sobre os babaçuais e as comunidades extrativistas. 

Zundão dos Camilos se destaca como uma localidade onde as práticas tradicionais 

de coleta do coco babaçu coexistem, de forma tensa, com os impactos do agronegócio. 

Essa tensão aparece nas falas das mulheres, nos modos de organização da vida cotidiana 

e nas estratégias de resistência silenciosa ao avanço da monocultura da cana-de-açúcar. 

Elas narram a crescente dificuldade de acesso aos babaçuais, o empobrecimento do solo 

e as disputas fundiárias como elementos estruturantes do presente. 

As visitas de campo reforçaram meu vínculo com a comunidade. A primeira foi 

durante a Feira do Babaçu Livre, onde percebi que o babaçu não é só recurso econômico, 

mas também memória, cultura e política. Na segunda, já em convivência mais próxima, 

aprendi que a pesquisa se constrói no silêncio partilhado, nos causos contados e nos gestos 

da quebra do coco. A terceira, acompanhada da pesquisadora Lia Monnielli, mostrou o 

Zundão como espaço de formação e de ensino, revelando a oralidade como saber legítimo 

e prática de resistência. 

 

Figura 1 – Visita a Comunidade Zundão dos Camilos em junho de 2024 

 



 23 

 
Fonte: arquivo pessoal / Pesquisa de campo, 2024. Na foto: amigos, meu padrasto Francisco, 

Dona Cleidimar (de quadriculado) e Dona Eliza (de branco). 

 

Zundão dos Camilos representa, assim, um microcosmo das disputas entre o 

tradicional e o moderno, entre o comunitário e o empresarial. O babaçu, nesse contexto, 

não é apenas um recurso: é um marcador de território, um código simbólico que estrutura 

as relações sociais e o pertencimento. Sua centralidade na organização da vida 

comunitária exige que ele seja compreendido como patrimônio cultural e político. 

O território de Zundão dos Camilos é, portanto, um espaço atravessado por 

múltiplas camadas: é geografia, mas também é história, cultura e afeto. É memória viva, 

inscrita nas práticas do extrativismo, na arquitetura das casas, nas receitas de óleo e sabão, 

nos rituais da colheita e na transmissão de saberes. Pensar o território apenas como espaço 

físico é ignorar sua espessura simbólica, suas disputas e sua força coletiva. 

A atuação da COMVAP, por outro lado, tensiona profundamente essas camadas. 

Desde sua instalação, a empresa representa uma ameaça direta à continuidade do modo 

de vida tradicional. A substituição dos babaçuais por canaviais, o uso intensivo de 

agrotóxicos e a concentração fundiária minaram as bases ecológicas e sociais da 

comunidade. Há, portanto, uma disputa territorial e epistêmica em curso: de um lado, a 

lógica do agronegócio e da monocultura; de outro, o saber das mulheres e dos babaçuais. 

Para melhor compreender o contraste entre os dois modos de uso e apropriação do 

território presentes na região, o das quebradeiras de coco e o da monocultura de cana de 

açúcar, elaboramos o quadro a seguir. A tabela sintetiza as principais diferenças entre 

esses dois modelos, com base nos dados de campo, nas narrativas orais e na literatura 

consultada, especialmente os estudos de Viviane Barbosa (2005, 2008, 2015), Carlos 

Rodrigues Brandão (2012a, 2012b), James C. Scott (2013) e os Dossiê da FETAG. 

 

Quadro 1: Modos de uso do território em Zundão dos Camilos: práticas das quebradeiras x lógica 

da COMVAP 

Elemento Práticas das quebradeiras de 

coco 

Lógica da COMVAP / 

Monocultura da Cana 

Base 

organizacional 

Família, comunidade 

(vizinhança, redes de apoio) 

Empresa privada, hierarquia 

vertical 

Uso da 

terra/utilização 

do solo 

Coleta extrativista não 

predatória 

Cultivo intensivo com 

desmatamento dos babaçuais 

Impacto 

ambiental 

Preservação do solo e da 

biodiversidade 

Erosão, uso de agrotóxicos, 

monocultura 

Gênero/Tipo Feminino, comunitário Masculinizado, mecanizado 



 24 

 

 de trabalho 

Relação com o 

tempo 

Tempo circular, sazonal Tempo linear, voltado para a 

produtividade 
Fonte: autora 

 

O quadro evidencia que o conflito em curso não se limita a uma disputa por terra 

ou recursos naturais: trata-se de uma disputa entre duas formas radicalmente distintas de 

estar no território. As quebradeiras praticam um extrativismo baseado no respeito aos 

ciclos naturais, na transmissão oral de saberes, na manutenção de vínculos comunitários 

e na sustentabilidade ambiental. Já a lógica da COMVAP representa o avanço de um 

modelo que privilegia a produtividade, a centralização e a exploração intensiva dos bens 

comuns, desconsiderando os modos de vida ali historicamente constituídos. 

Essa oposição reflete também modelos distintos de organização do trabalho e das 

relações de gênero. Enquanto as quebradeiras protagonizam um trabalho historicamente 

feminino, relacional e coletivo, pautado em redes de solidariedade e interdependência, o 

modelo agroindustrial privilegia a masculinização das funções, a mecanização e a 

fragmentação das relações sociais. A monocultura rompe com a lógica comunitária, 

desestrutura laços e impõe uma racionalidade produtivista que ignora os tempos da 

natureza e da vida cotidiana. 

Do ponto de vista político, a permanência das práticas extrativistas das 

quebradeiras pode ser compreendida, à luz de James C. Scott (2013), como uma forma de 

infrapolítica. Ao recusarem o abandono do babaçu e insistirem em sua prática, essas 

mulheres realizam um gesto de enfrentamento simbólico à modernização excludente. 

Seus corpos e seus gestos cotidianos tornam-se espaços de resistência ativa, silenciosa, 

mas profundamente transformadora. O território, portanto, não é apenas o campo do 

conflito: é também o campo da reinvenção da vida, da autonomia e da luta. 

As falas das moradoras expressam uma resistência que não é feita de barricadas, 

mas de insistência: insistir em quebrar o coco, em permanecer na terra, em ensinar às 

crianças o valor da mata. É essa resistência cotidiana que precisa ser narrada, 

compreendida e valorizada. Como ensinou James C. Scott, há uma potência política nas 

ações do cotidiano que escapam ao radar do poder institucional. 

Portanto, ao escolher Zundão dos Camilos como lugar de fala e de escuta, este 

trabalho busca não apenas analisar uma comunidade, mas aprender com ela, construir 

com ela e reconhecer sua centralidade na formulação de outros futuros possíveis. Trata-

se de compreender o babaçu e as quebradeiras não como objetos de estudo, mas como 



 25 

 
sujeitos de mundo e produtores de saberes que desafiam a colonialidade, a patriarcalidade 

e a lógica extrativista. 

 

1.3 A feira do babaçu como território vivido, trabalho feminino e economia do 

cotidiano 

 

A feira do babaçu realizada em Zundão dos Camilos ocorre anualmente e constitui 

um dos momentos mais aguardados pela comunidade, mobilizando intensamente o 

cotidiano do povoado. Organizada com o apoio da associação de moradores, a feira 

envolve praticamente todas as famílias, que expõem e comercializam uma diversidade de 

produtos derivados do babaçu, como óleo, carvão, mesocarpo, bolos, broas, cocadas e 

outros preparados. A participação extrapola os limites do Zundão, reunindo também 

moradores de povoados vizinhos, seja como expositores, seja como visitantes, ampliando 

a circulação de pessoas, saberes e produtos. Nesse período, o povoado assume uma 

dinâmica própria, marcada pelo encontro, pela movimentação coletiva e pela visibilidade 

do trabalho extrativista, historicamente realizado pelas mulheres. 

Para além de sua dimensão econômica, a feira se configura como um evento social 

e cultural de grande relevância, articulando celebração, sociabilidade e afirmação 

identitária. A programação inclui apresentações musicais, momentos de confraternização 

e atividades que reforçam os laços comunitários, como a competição masculina de quebra 

de coco, que, embora simbolicamente distinta do trabalho cotidiano das quebradeiras, 

integra o repertório festivo do evento. A feira também se insere em uma rede regional de 

reciprocidades: quando outros povoados realizam suas próprias feiras, os moradores de 

Zundão dos Camilos se deslocam para prestigiar e participar, fortalecendo vínculos e 

reafirmando pertencimentos compartilhados. Nesse sentido, a feira ultrapassa o caráter 

de evento pontual, consolidando-se como espaço de reconhecimento social e de 

continuidade dos modos de vida locais. 

Não é irrelevante que o evento seja denominado pela própria comunidade como 

Feira do Babaçu Livre. A escolha do nome carrega sentidos que dialogam diretamente 

com as experiências históricas de restrição de acesso ao babaçu e com as disputas pelo 

uso do território. O termo “livre” remete à defesa do uso comum do babaçual, à autonomia 

do trabalho extrativista e à circulação direta dos produtos, sem mediações empresariais. 

Essa denominação se articula, ainda, à aprovação da Lei do Babaçu Livre no estado do 

Piauí, que reconhece juridicamente o direito das quebradeiras de coco ao acesso aos 



 26 

 
babaçuais e o caráter social, econômico e cultural do extrativismo tradicional. Contudo, 

a feira evidencia que tal reconhecimento legal não se traduz automaticamente em garantia 

efetiva no cotidiano: ao mesmo tempo em que dialoga com um direito instituído no plano 

normativo, ela reafirma, na prática, a necessidade permanente de lutar pela efetivação 

desse direito. Assim, a Feira do Babaçu Livre materializa, no território vivido, tanto a 

conquista política quanto os limites da ação estatal, revelando a feira como espaço onde 

trabalho, cultura e disputa se entrelaçam. 

 A feira do babaçu em Zundão dos Camilos não pode ser compreendida apenas 

como um espaço episódico de comercialização de produtos extrativistas. Ela se inscreve 

no cotidiano da comunidade como uma prática social contínua, que articula trabalho, 

memória, relações de gênero e permanência no território. A feira materializa, em um 

tempo e espaço específicos, um conjunto de saberes e fazeres construídos no interior das 

casas, nos quintais e nos babaçuais, revelando uma economia profundamente enraizada 

na experiência das mulheres quebradeiras de coco. 

 O babaçu, nesse contexto, organiza o tempo do trabalho e da vida. A 

multiplicidade de produtos derivados do coco: carvão, azeite, mesocarpo, bolos, broas, 

cocadas e geleias, expressa uma lógica de aproveitamento integral que não responde 

apenas à necessidade de geração de renda, mas à racionalidade do cuidado e da 

sobrevivência coletiva. Essa lógica é explicitada na fala de Cleudinar, quebradeira de coco 

da comunidade, ao descrever o processo de transformação do babaçu e sua circulação no 

período das feiras: 

“Nós faz o, do babaçu nós tira o carvão. Nós faz a caieira, que é para 

tirar o carvão, para fazer, pra acender o fogo e fazer a comida. E o coco, 

nós tira o azeite… pra temperar… e vender também, nós também vende. 

(…) Do coco nós tira o mesocarpo (…) e do mesocarpo nós faz o bolo, 

nós faz as broas. Do leite do coco nós faz a geleia (…) e nós faz a 

cocada. Tudo nós faz e vende. Quando é no período das feiras.” 
(Cleudinar, quebradeira de coco babaçu, Zundão dos Camilos, União-

PI. Entrevista concedida à pesquisadora Lia Monielli, jul. 2024. Uso 

autorizado para fins acadêmicos). 

 

 A narrativa evidencia que a feira não inaugura o trabalho, mas o torna visível. O 

que chega às bancas é o resultado de uma cadeia longa de atividades, marcadas pelo 

esforço físico, pelo conhecimento técnico acumulado e pela divisão sexual do trabalho. 

Trata-se de um trabalho majoritariamente feminino, historicamente desvalorizado, mas 

que sustenta a reprodução social das famílias e a permanência da comunidade no 

território. Nesse sentido, a feira funciona como um espaço de reconhecimento simbólico 

desse trabalho, ainda que tal reconhecimento não se traduza automaticamente em 

valorização econômica nos moldes do mercado formal. 



 27 

 
 Além de sua dimensão produtiva, a feira do babaçu configura-se como espaço de 

sociabilidade e circulação de narrativas. É ali que as mulheres trocam informações, 

compartilham experiências sobre o acesso ao babaçu, comentam as dificuldades impostas 

pelas transformações territoriais e reafirmam vínculos comunitários. A oralidade, presente 

tanto na venda quanto nas conversas informais, constitui-se como elemento estruturante 

desse espaço, funcionando como meio de transmissão de saberes, de construção de 

memória e de elaboração coletiva das experiências vividas. 

 A feira da comunidade também pode ser compreendida como um território 

político cotidiano. Ainda que não se apresente como espaço formal de reivindicação, ela 

expressa formas de resistência silenciosa frente aos processos de expropriação e às 

narrativas desenvolvimentistas que tendem a invisibilizar as economias tradicionais. Ao 

colocar em circulação produtos derivados do babaçu, as mulheres afirmam o direito de 

uso do território e a legitimidade de um modo de vida baseado na relação histórica com 

o babaçual. Assim, a feira tensiona, no plano da prática, os projetos que buscam reduzir 

o território à sua função produtiva para o capital. 

 A feira deve ser entendida como uma expressão concreta do território vivido. Ela 

condensa trabalho, gênero, memória e resistência, revelando uma economia que não se 

orienta exclusivamente pela acumulação, mas pela continuidade da vida. Ao iluminar esse 

espaço no início da dissertação, torna-se possível compreender que os conflitos analisados 

nos capítulos seguintes não surgem de forma abstrata, mas incidem diretamente sobre 

práticas cotidianas que sustentam a existência material e simbólica da comunidade 

 

1.4 Escolhas teórico-metodológicas 

 

O desenvolvimento desta pesquisa parte de uma concepção epistemológica que 

privilegia os saberes situados, os conhecimentos produzidos no interior das comunidades 

e a construção dialógica do conhecimento. Isso significa dizer que a metodologia adotada 

não se limita à coleta de dados, mas busca estabelecer relações de escuta e reciprocidade 

com os sujeitos envolvidos, especialmente as mulheres quebradeiras de coco babaçu da 

comunidade Zundão dos Camilos. 

A base metodológica do trabalho repousa sobre três pilares principais: a revisão 

bibliográfica interdisciplinar, a análise documental qualificada e a história oral como 

dispositivo central de escuta e construção de memória coletiva. Essas três dimensões 



 28 

 
dialogam constantemente, promovendo uma leitura crítica da realidade a partir das falas, 

dos gestos, das práticas e dos silêncios das mulheres entrevistadas. 

 

Revisão bibliográfica interdisciplinar: 

 

A construção da base teórico-metodológica deste trabalho parte do 

reconhecimento de que compreender o território Entre Rios e, em particular, a realidade 

das comunidades extrativistas de União-PI, exige mais do que categorias técnico-

administrativas. O aporte teórico mobilizado opera como uma lente crítica que 

desnaturaliza os discursos sobre desenvolvimento e evidencia as disputas que permeiam 

o campo piauiense. Nesse sentido, a escolha dos autores e autoras não se deu por 

conveniência, mas por afinidade epistemológica com uma perspectiva que privilegia os 

sujeitos historicamente silenciados e os modos de vida invisibilizados pelas narrativas 

oficiais. 

Uma das referências centrais é Carlos Rodrigues Brandão (2015), que oferece uma 

abordagem humanizada e simbólica da noção de território. Para Brandão, o território é 

mais que espaço físico: é espaço vivido, construído a partir da memória, da prática e da 

relação afetiva com o chão. Essa compreensão é fundamental para este trabalho, pois 

permite interpretar as práticas das quebradeiras de coco não apenas como formas de 

subsistência, mas como gestos de pertencimento, resistência e reexistência. Ao citar 

Brandão, reafirmamos o território como um espaço onde a vida se desenha em comum, 

em oposição à lógica do capital que reduz a terra a ativo econômico. 

A leitura crítica do território, neste trabalho, também é intensificada pelas 

contribuições de Alfredo Wagner Berno de Almeida, coordenador da Nova Cartografia 

Social da Amazônia. Sua abordagem recusa o mapeamento técnico como prática neutra e 

propõe a cartografia como instrumento de visibilização de lutas, memórias e identidades 

coletivas. A metodologia da Nova Cartografia serve de inspiração para pensar os 

territórios das quebradeiras de coco não como divisões administrativas, mas como 

espaços de produção de existência e disputa simbólica. Essa perspectiva fortalece o 

compromisso deste trabalho com os sujeitos do território, em oposição ao olhar 

verticalizado do Estado e das empresas. 

Embora o projeto não tenha sido aplicado formalmente em Zundão, suas 

premissas inspiraram a forma de escuta adotada, valorizando as narrativas locais como 

formas legítimas de mapeamento simbólico do território. Cada relato de mulher se 



 29 

 
transforma, assim, em uma espécie de cartografia oral que reposiciona o território a partir 

da experiência vivida. 

A contribuição de Teresinha de Jesus Mesquita Queiroz (2006) também se destaca 

pela análise do ciclo da carnaúba no Piauí, uma palmeira transformada em commodity e 

símbolo de um extrativismo voltado para elites locais. Ao compararmos essa trajetória 

com a do babaçu, sob domínio das mulheres camponesas, revelam-se dois modelos de 

exploração profundamente distintos. Queiroz evidencia como o extrativismo pode ser 

capturado por lógicas patriarcais e concentradoras de renda, servindo aqui como 

contraponto histórico e crítico à resistência das quebradeiras de coco, que constroem outro 

paradigma de relação com a natureza e com o trabalho. 

Viviane Barbosa (2007; 2013) é outra autora fundamental para a compreensão do 

extrativismo como campo de disputa de gênero, saber e poder. Seus estudos sobre a 

institucionalização do MIQCB e a crítica à Lei do Babaçu Livre desmistificam a ideia de 

que conquistas legais são, por si só, instrumentos de emancipação. Barbosa mostra que 

as lutas das mulheres quebradeiras frequentemente são reapropriadas por interesses 

estatais ou empresariais, perdendo seu caráter transformador. Sua leitura fornece um 

instrumental decisivo para pensar a ambiguidade das políticas públicas voltadas ao campo 

e a necessidade de uma escuta ativa das vozes femininas no processo legislativo e 

territorial. 

No mesmo campo de análise crítica, Silvia Federici (2017; 2019) aprofunda a 

ideia de que a economia do cuidado, muitas vezes realizada por mulheres em contextos 

rurais, é sistematicamente desvalorizada pelo capitalismo neoliberal. Federici denuncia a 

captura institucional das lutas femininas e alerta para a transformação do trabalho das 

mulheres em “imagem de resistência” esvaziada de conteúdo político. Sua crítica é 

essencial para este trabalho, pois permite ler a Feira do Babaçu Livre não apenas como 

um evento econômico, mas como um território simbólico e político onde as mulheres 

afirmam sua existência diante das formas contemporâneas de espoliação. 

Duas autoras de sobrenome Costa são mobilizadas nesta pesquisa com 

contribuições distintas, ambas valiosas. a pesquisadora Lia Monnielli Feitosa Costa 

(2018) apresenta uma leitura do Meio-Norte piauiense a partir da resistência silenciosa 

de seus sujeitos camponeses, centrando-se na cultura de sobrevivência, nas memórias 

coletivas e na construção simbólica do território. Sua leitura implícita de território é 

preciosa, pois revela como os camponeses e camponesas constroem sentidos de 

pertencimento mesmo em meio à pobreza e à exclusão. Já a pesquisadora Conceição de 



 30 

 
Maria Sousa Batista Costa (2021) centra sua análise nos impactos do agronegócio sobre 

os modos de vida tradicionais, denunciando a reconfiguração do trabalho e a precarização 

das comunidades. A leitura cruzada dessas duas autoras permite tensionar as 

continuidades entre violência fundiária histórica e as novas formas de expropriação. 

A crítica à racionalidade técnica do planejamento estatal encontra amparo na obra 

de Enrique Leff (2006), que oferece uma chave teórica para entender a invisibilização dos 

saberes locais pelos discursos institucionais. Leff propõe a ideia de racionalidade 

ambiental como contranarrativa à racionalidade econômica dominante, abrindo espaço 

para valorizar os conhecimentos tradicionais das comunidades extrativistas. Essa crítica 

é crucial quando se observa a representação dos babaçuais nos mapas do governo, onde 

a floresta aparece como "potencial" e não como realidade viva e produtiva, revelando o 

abismo entre a cartografia oficial e o território vivido. 

Boaventura de Sousa Santos (2007) e Pierre Bourdieu (2011) são acionados para 

aprofundar a crítica ao campo jurídico e às armadilhas da institucionalização. Santos 

propõe o conceito de ecologia dos saberes, que denuncia a hegemonia dos saberes 

científicos e jurídicos sobre os saberes populares, especialmente no campo da legislação 

ambiental. Já Bourdieu nos alerta para o papel do direito como instrumento de 

conservação simbólica da ordem social, mostrando como leis aparentemente 

progressistas, como a do Babaçu Livre, podem ser cooptadas para preservar interesses 

dominantes. Ambos contribuem para que esta pesquisa não caia na armadilha da 

fetichização legalista. 

O texto também dialoga com os estudos de José de Souza Martins (1981), que 

cunhou o conceito de “posse-trabalho” para descrever formas informais e subordinadas 

de permanência na terra. Essa ideia permite compreender como muitas famílias do 

Zundão dos Camilos passaram décadas habitando terras sem título, submetidas a pactos 

autoritários com os antigos donos. A noção de posse-trabalho revela a estrutura de 

dominação camuflada sob a aparência de concessão, iluminando as continuidades entre o 

coronelismo clássico e as novas formas de controle fundiário no Piauí contemporâneo. 

A referência a Nunes e Abreu (1995), bem como a Leal (1975), contribui para o 

entendimento histórico do processo de concentração fundiária e da instalação do 

coronelismo como modelo político-econômico regional. Ao abordar a ocupação do 

território de União-PI desde o século XIX, os autores oferecem as bases para uma crítica 

estrutural ao presente, evidenciando que o avanço da cana e a exclusão das quebradeiras 

de coco não são desvios, mas desdobramentos lógicos de uma longa história de poder e 



 31 

 
dominação territorial. Ao iluminar essa genealogia, o trabalho evita leituras episódicas 

dos conflitos agrários e reconhece sua profundidade histórica. 

A articulação com autores como Porro (2019) e Barbosa (2013) permite 

historicizar o extrativismo do babaçu nos anos 1970 e 1980, com destaque para os 

conflitos gerados pela concentração fundiária e a derrubada dos babaçuais. Esses estudos 

ajudam a compreender que a luta das quebradeiras não é recente, mas sim um fio contínuo 

de resistência frente ao avanço do capital sobre a floresta. Os autores ressaltam o papel 

das mulheres como principais provedoras e defensoras dos sistemas extrativistas, o que 

reforça a centralidade de gênero na análise territorial proposta neste trabalho. 

Autores como Brito, Barros e Lima (2023) são fundamentais para afirmar uma 

epistemologia do território. No artigo “Onde tem palmeira, tem uma quebradeira”, os 

autores demonstram que as quebradeiras não apenas produzem economia, mas produzem 

espaço, memória, cultura e política. Essa leitura é extremamente valiosa, pois rompe com 

a visão instrumental do babaçu e apresenta a palmeira como elo entre natureza e cultura, 

trabalho e espiritualidade. Esse conceito inspira a leitura do território como um organismo 

vivo e não como uma superfície neutra de exploração. 

Se baseando em referências como Andrada (1994), Brito, Barros e Lima (2023), 

defendem que a luta por território precisa ser entendida não apenas como uma disputa 

material, mas como uma defesa da própria existência cultural e identitária de um grupo. 

A territorialidade, nesse sentido, é um modo de habitar o mundo, e por isso carrega afetos, 

memórias e sentidos que não podem ser reduzidos à lógica do capital ou da propriedade 

formal. Essa perspectiva é especialmente importante quando se fala de comunidades 

tradicionais, camponesas, indígenas ou extrativistas, como no caso das quebradeiras de 

coco babaçu, cujos vínculos com a terra não são apenas econômicos, mas existenciais. 

Ainda nesse texto Brito, Barros e Lima (2023), articulam suas ideias com Almeida 

(2008), onde o autor afirma que:  

 
(...) resultante de uma conjunção de fatores, que envolvem a capacidade 

mobilizatória, em torno de uma política de identidade, e um certo jogo 
de forças em que os agentes sociais, através de suas   expressões 

organizadas, travam   lutas   e reivindicam   direitos   ao   Estado.   As   

relações comunitárias    neste    processo    também    se encontram em 

transformação, descrevendo a passagem de uma unidade afetiva para 

uma unidade política de mobilização ou de uma existência    atomizada    

para    uma    existência coletiva. A chamada ‘comunidade tradicional’ 

se constitui nesta passagem. (p. 118) 

 



 32 

 
Há o aprofundamento do entendimento de que as territorialidades não são apenas 

espaços delimitados geograficamente, mas expressões vivas de coletividades em 

movimento, cujas identidades são politizadas na luta por reconhecimento e justiça. É uma 

leitura que desloca o foco do “direito à terra” para o “direito de ser e pertencer” a um 

território conforme seus próprios modos de vida. 

 

História oral como dispositivo central de escuta e construção de memória coletiva: 

 

A história oral foi escolhida como método principal de construção empírica da 

pesquisa, por permitir o acesso às experiências subjetivas das mulheres, à sua memória 

coletiva e às suas narrativas de resistência. Como nos ensinam Delgado (2006), Ferreira 

(1997) e Augras (1997), a história oral é mais do que uma técnica: é uma epistemologia 

que valoriza a subjetividade, a oralidade e a experiência vivida. 

A contribuição de Lucília de Almeida Neves Delgado (2006) é estruturante para o 

modo como esta pesquisa compreende a história oral como prática metodológica 

comprometida com a escuta ativa e com a produção de memória coletiva. Para Delgado, 

o trabalho com narrativas orais não se limita à coleta de dados: ele implica uma 

responsabilidade ética e política com os sujeitos entrevistados, reconhecendo-os como 

portadores de saberes e de historicidades próprias. A autora nos alerta que toda entrevista 

é um encontro entre memórias, atravessado por expectativas, silêncios e disputas de 

sentidos. Essa perspectiva é fundamental para este estudo, que se propõe a ouvir as 

quebradeiras de coco como intelectuais do território, agentes de memória e narradoras de 

sua própria história. Delgado fornece, portanto, as bases para que a oralidade aqui 

mobilizada não seja mera ilustração do texto escrito, mas sim um eixo central de 

construção do conhecimento, dotado de densidade histórica e política. 

Jerusa Ferreira (1997), ao tratar dos desafios da “voz viva”, acrescenta uma 

camada crítica à metodologia oral ao explicitar as dificuldades de escutar, transcrever e 

representar narrativas carregadas de subjetividade, emoção e corporeidade. Ferreira nos 

ensina que a voz das mulheres camponesas, muitas vezes relegada ao silêncio pela 

historiografia tradicional, carrega não apenas dados factuais, mas modulações de afeto, 

pausas, tons e ritmos que também são expressão de resistência e memória. A escuta da 

quebradeira que hesita, que muda de assunto, que repete ou que sussurra, não é ruído: é 

dado. É por isso que a pesquisa aqui desenvolvida se recusa a depurar o testemunho das 

entrevistadas em nome da objetividade. Ao contrário, assume a oralidade como um campo 



 33 

 
de presença e tensão, onde o corpo fala e o silêncio grita. Ferreira contribui, assim, para 

que se compreenda a voz da quebradeira não apenas como portadora de conteúdo, mas 

como performance política que resiste à invisibilização. 

Monique Augras (1997), por sua vez, oferece uma abordagem sensível e filosófica 

sobre a oralidade, propondo a escuta das narradoras como um mergulho na subjetividade 

histórica. Para Augras, a história oral permite acessar zonas não documentadas da 

experiência, especialmente aquelas marcadas por dor, opressão ou silêncio social. A 

autora destaca que o testemunho oral não pode ser reduzido a relato factual: ele é, muitas 

vezes, uma elaboração subjetiva que transforma a memória em resistência simbólica. Essa 

compreensão é decisiva para esta pesquisa, que lida com experiências de expropriação 

territorial, violência fundiária e apagamento institucional. As narrativas das quebradeiras, 

mesmo quando fragmentadas ou contraditórias, são formas legítimas de saber. Ao 

incorporar essa perspectiva, a pesquisa se alinha a uma ética da escuta que valoriza a 

pluralidade da experiência humana e reconhece que o saber das quebradeiras se expressa 

também naquilo que foge à lógica acadêmica; no choro, na risada, no “não sei”, no “me 

lembro pouco”, no “era assim que a gente vivia”. 

Esses autores reforçam que a história oral é um espaço de “voz viva”, de confronto 

e de múltiplas interpretações do passado e do presente. A partir dela, foi possível 

identificar não apenas os impactos da COMVAP ou a importância do babaçu, mas também 

as dimensões simbólicas, afetivas e espirituais que compõem o universo das quebradeiras. 

As entrevistas realizadas foram semiestruturadas, priorizando a liberdade das 

narradoras para contarem suas trajetórias conforme julgassem pertinente. Houve o 

cuidado de registrar também os silêncios, as pausas e os olhares, elementos fundamentais 

para compreender os limites e as potências da fala em contextos marcados por 

desigualdade e apagamento. 

Durante a primeira visita à comunidade, a convite das próprias moradoras, 

participei da Feira do Babaçu, um evento que celebra não apenas o fruto, mas os modos 

de vida, os saberes e as práticas que ele simboliza. A feira evidenciou a força cultural e 

política das mulheres locais, seu orgulho e sua consciência coletiva da importância do 

babaçu para a identidade comunitária. Percebi, desde então, que qualquer análise sobre a 

economia ou o meio ambiente da região só faria sentido se partisse da escuta dessas 

mulheres. 

A segunda visita aconteceu em um momento de maior maturidade investigativa, 

já sem mediações, apenas guiada pela escuta e pela convivência. Nessa ocasião, os 



 34 

 
vínculos foram aprofundados, amizades foram firmadas e a compreensão da realidade 

local se fez de forma mais orgânica, no compasso do cotidiano da comunidade. Sentar à 

sombra dos babaçuais, ouvir causos, observar os gestos na quebra do coco foram gestos 

que enriqueceram não apenas o olhar analítico, mas a sensibilidade política da pesquisa. 

Na terceira visita, acompanhei a pesquisadora Lia Monielli em uma jornada de 

campo, atuando como mediadora e intérprete das dinâmicas locais. Essa experiência 

permitiu observar a comunidade também como espaço formador, capaz de ensinar, 

sensibilizar e desafiar os olhares acadêmicos externos. Foi possível compreender, ainda 

mais profundamente, o quanto os saberes ali produzidos extrapolam a técnica da coleta e 

adentram a esfera da memória, da espiritualidade e da identidade. 

A inclusão de falas como as de Chica Lera, Francisca, Eliza e Cleidimar não é 

meramente ilustrativa: elas são, em si, epistemologia. Suas falas, cheias de memória e 

análise, atravessam este texto como vozes de autoridade e crítica. Chica Lera, em especial, 

é tratada como intelectual orgânica no sentido freireano, uma mulher que articula saber e 

prática, denúncia e cuidado. Incorporar essas vozes é reconhecer que os saberes do 

território não estão apenas nos livros, mas nas mãos e nas palavras de quem nele resiste. 

A metodologia, portanto, não se limita a mobilizar autores, mas se compromete com o 

diálogo entre saberes, com a escuta atenta e com a restituição epistêmica às mulheres que 

fazem do babaçu muito mais que um fruto: fazem dele vida, política e futuro. 

 

A análise documental qualificada: 

 

Além dos documentos oficiais e dos registros de movimentos sociais, esta 

pesquisa também considera a literatura piauiense como fonte histórica e metodológica. A 

opção por trabalhar com textos literários decorre do entendimento de que a literatura é 

igualmente portadora de memória, cultura e visões de mundo. Como lembra Antonio 

Candido (2002), a literatura é forma de conhecimento social, capaz de revelar dimensões 

simbólicas que os documentos oficiais frequentemente silenciam. 

Nesse sentido, mobilizo dois tipos de produção: a literatura de ficção, que recria 

o real por meio da narrativa, dos personagens e das metáforas; e a literatura memorialista, 

que se ancora em lembranças pessoais e coletivas, registrando experiências vividas e 

transmitidas pela memória. A ficção, mesmo quando inventada, traduz modos de vida, 

valores e sensibilidades de uma época; já a escrita memorialista funciona como 



 35 

 
documento subjetivo que preserva práticas culturais, memórias familiares e visões locais 

sobre o sertão e seus povos. 

A literatura piauiense oferece pistas importantes para compreender esse lugar e 

suas gentes. Francisco Gil Castelo Branco, em “Ataliba, o vaqueiro” e em “O Piauí: a 

terra, o homem e o meio”, retrata com sensibilidade o sertão como espaço pleno de 

cultura, memória e relações profundas entre humanos e natureza. Sua prosa, marcada pela 

observação da vida miúda, dialoga com a densidade das experiências das quebradeiras de 

Zundão. Os personagens sertanejos de Castelo Branco, moldados pela terra e pelos ciclos 

naturais, ecoam a existência cotidiana dessas mulheres. 

Na mesma linha, a obra “A civilização do couro”, de Renato Pires Castelo Branco, 

ao explorar os códigos simbólicos e econômicos do trabalho no sertão, oferece uma chave 

para pensar o babaçu como civilização. Se no passado o couro estruturou relações sociais 

e econômicas, hoje o babaçu pode ser lido como eixo de uma outra civilização: feminina, 

extrativista, comunitária e resistente. Essa analogia permite vislumbrar que o babaçu não 

é apenas matéria-prima, mas um sistema de vida, com ética própria, com tempo próprio. 

A análise documental também se revelou uma frente essencial nesta pesquisa, 

tanto como fonte de dados quanto como campo de disputa simbólica. Foram consultados 

documentos da Comissão Pastoral da Terra (CPT), relatórios da Fundação Centro de 

Pesquisas Econômicas e Sociais do Piauí (CEPRO), dados do IBGE, arquivos do INCRA, 

dossiês produzidos por movimentos sociais, legislações estaduais, reportagens da 

imprensa regional e registros de arquivo sobre a instalação da COMVAP no município de 

União. A seleção dos documentos seguiu o critério da relevância para o estudo das 

transformações fundiárias, socioeconômicas e ambientais no Território Entre Rios. Sua 

leitura não buscou apenas confirmar dados, mas interpretar silêncios, apagamentos e 

contradições presentes nas narrativas oficiais. 

Esses documentos, ao serem qualificados e cruzados com os relatos orais das 

quebradeiras de coco e lideranças locais, revelaram divergências profundas entre o 

discurso institucional do “desenvolvimento” e a realidade material vivida pelas 

comunidades camponesas. As narrativas sobre a chegada da COMVAP, por exemplo, 

aparecem nos documentos oficiais como iniciativas de modernização, geração de 

emprego e dinamização econômica. No entanto, os relatos orais evidenciam perdas de 

território, expropriação de modos de vida, precarização das condições de trabalho e o 

silenciamento das mulheres extrativistas. Esse cruzamento entre documentação escrita e 



 36 

 
fala viva permitiu desconstruir a retórica do progresso, revelando seus custos humanos, 

ambientais e culturais. 

A Comissão Pastoral da Terra se destacou como uma das fontes mais densas e 

críticas no acompanhamento histórico dos conflitos agrários no estado do Piauí. Suas 

publicações anuais, como os Cadernos de Conflitos no Campo, foram fundamentais para 

traçar a cronologia de violações, grilagens e expulsões de famílias camponesas na região. 

Além disso, a CPT oferece registros de denúncias, mapas de áreas em disputa, relatos de 

ameaças a lideranças e notas técnicas que dialogam diretamente com as experiências das 

quebradeiras do Zundão dos Camilos. A CPT não apenas documenta os conflitos: ela se 

posiciona politicamente, reconhecendo os territórios tradicionais e denunciando os 

processos de desterritorialização promovidos pelo agronegócio e por políticas estatais 

coniventes. 

A documentação da CEPRO também foi objeto de leitura crítica. Os mapas de 

potencialidades econômicas do Piauí, os estudos técnicos sobre os Territórios de 

Desenvolvimento e os diagnósticos socioeconômicos apresentam uma visão planejadora 

que tende a invisibilizar os sujeitos do extrativismo. Por exemplo, nas descrições do 

Território Entre Rios, pouco ou nada se menciona sobre o trabalho das quebradeiras de 

coco, o valor social dos babaçuais ou a importância da economia de subsistência. Ao 

contrário, há ênfase na expansão agrícola mecanizada e nas “áreas subutilizadas”, 

conceito que desconsidera o uso coletivo da terra por comunidades camponesas. Essa 

ausência não é mero esquecimento: trata-se de um apagamento sistemático dos saberes e 

práticas que não se alinham à lógica do capital. 

A potência analítica do Dossiê COMVAP: entre suor e sangue reside não apenas 

no conteúdo empírico que ele apresenta, mas na forma como organiza uma narrativa 

coletiva de resistência, costurada por sujeitos diversos: sindicalistas, lideranças 

comunitárias, quebradeiras, trabalhadores urbanos e agentes pastorais. Essa 

multiplicidade de olhares tensiona as versões unilaterais de desenvolvimento que 

dominaram os relatórios técnicos e publicações institucionais da década de 1990. Ao ser 

lido em paralelo com os mapas da CEPRO e os dados do IBGE, o dossiê torna visível o 

que os números silenciam: a dor, o deslocamento forçado, a perda do território simbólico. 

Essa justaposição de linguagens, estatística e testemunhal, permitiu à pesquisa compor 

uma análise mais densa sobre os impactos da cana-de-açúcar na vida concreta das famílias 

camponesas. 



 37 

 
Outro elemento decisivo na leitura do dossiê foi a sua capacidade de evidenciar a 

ruptura de vínculos comunitários que a chegada da COMVAP impôs. Ao descrever as 

transformações no cotidiano das comunidades de União e Teresina, o documento mostra 

que o avanço da monocultura não apenas ocupou terras, mas também desfez práticas de 

solidariedade, cooperação e partilha, bases centrais do modo de vida das quebradeiras de 

coco. O trabalho coletivo, a circulação livre pelos babaçuais, os mutirões e a transmissão 

intergeracional de saberes foram interrompidos ou precarizados. Esses relatos foram 

fundamentais para problematizar, na pesquisa, o que se entende por “impacto social”: não 

como um efeito colateral quantitativo, mas como um processo de desestruturação das 

formas de viver, sentir e cultivar o mundo. 

A metodologia do dossiê, marcada pela escuta atenta e pela construção de 

memória coletiva, inspirou também os caminhos éticos e políticos deste trabalho. Ao não 

hierarquizar as vozes, colocando lado a lado um trabalhador boia-fria e uma liderança 

sindical, o documento afirma que todas as experiências são legítimas para narrar o 

território. Esse princípio foi incorporado nas entrevistas desta pesquisa, evitando-se a 

idealização ou o enquadramento das quebradeiras em categorias previamente definidas. 

Ao contrário, procurou-se ouvir suas falas em sua inteireza, incluindo as hesitações, os 

silêncios, as repetições, os afetos. Assim como o dossiê, este trabalho busca fazer da 

escuta um ato de reconhecimento e reposicionamento epistemológico. 

Por fim, a própria circulação restrita do Dossiê COMVAP ao longo dos anos revela 

muito sobre o controle do discurso nos espaços públicos. Apesar de seu valor histórico e 

documental, o texto raramente é citado em pesquisas acadêmicas ou em documentos 

governamentais. Essa invisibilidade reforça o argumento central desta dissertação: a 

história das quebradeiras de coco e das comunidades impactadas não é apenas negada, 

mas sistematicamente apagada por estruturas institucionais que privilegiam o 

agronegócio e a lógica da produtividade. Recolocar esse dossiê em cena, como fonte 

legítima e provocadora, é também um gesto político de afirmação da memória camponesa 

como saber legítimo e necessário para a crítica das narrativas desenvolvimentistas que 

ainda hoje estruturam o planejamento territorial no Piauí. 

Assim, a análise documental nesta pesquisa foi concebida como prática política e 

epistêmica. A escolha dos documentos não foi neutra, mas guiada pela intenção de 

desestabilizar discursos dominantes e restituir visibilidade às formas subalternizadas de 

saber. O cruzamento entre documentos oficiais, registros de movimentos sociais e 

narrativas orais foi decisivo para construir uma leitura mais complexa e situada da 



 38 

 
realidade. Os documentos, longe de serem provas objetivas, foram lidos como artefatos 

históricos impregnados de interesses, ideologias e silenciamentos. Ao tratá-los 

criticamente, a pesquisa se alinha a uma metodologia insurgente, que afirma o direito das 

comunidades tradicionais de narrar sua própria história e reivindicar seus territórios como 

espaços de memória, vida e luta. 

A pesquisa também se propõe a um exercício de interdisciplinaridade profunda. 

Como lembra Hilton Japiassu (1976), a interdisciplinaridade não é apenas justaposição 

de saberes, mas uma postura de abertura, curiosidade e diálogo. Ao mobilizar a História, 

a Antropologia, as Ciências Sociais, o Direito e os Estudos de Gênero, o trabalho busca 

construir uma análise capaz de dar conta da complexidade da realidade estudada. 

Nesse contexto, o Direito aparece como campo de disputa por reconhecimento. A 

noção de “território coletivo” defendida por Carmem Lúcia e outros autores vinculados à 

luta dos povos tradicionais permite repensar o pertencimento à terra como direito 

originário, vinculado à história, à cultura e à ancestralidade. 

James C. Scott (2013) também oferece uma contribuição fundamental, ao discutir 

as formas de resistência cotidiana dos sujeitos subalternos. Seu conceito de “infrapolítica” 

ajuda a compreender as práticas das quebradeiras não como simples atos de 

sobrevivência, mas como estratégias silenciosas de enfrentamento e negação do domínio 

hegemônico. 

As mulheres de Zundão, ao insistirem em quebrar o coco, em ensinar suas filhas, 

em preservar os babaçuais, estão, na prática, afirmando outras formas de vida e de mundo. 

Essa dimensão política invisível aos olhos do Estado ou do mercado é central para esta 

pesquisa, e Scott nos ajuda a reconhecê-la e valorizá-la. 

É importante destacar, contudo, que a história oral também carrega desafios 

metodológicos. A memória é seletiva, os relatos são atravessados por afetos, silêncios e 

disputas internas. Por isso, a triangulação com documentos, dados estatísticos e 

observação direta se faz imprescindível para ampliar o alcance interpretativo da pesquisa. 

Do mesmo modo, o lugar da pesquisadora no campo deve ser constantemente 

problematizado. Não se trata de assumir uma falsa neutralidade, mas de reconhecer os 

limites e as potências da própria escuta. A reflexividade é, portanto, um elemento 

estruturante do trabalho, como propõem autoras feministas que discutem a ética na 

pesquisa com mulheres. 

Por fim, a metodologia adotada busca construir conhecimento em aliança com os 

sujeitos do campo, de forma ética, horizontal e comprometida. Isso significa que os 



 39 

 
resultados da pesquisa não serão apenas devolvidos à comunidade, mas construídos em 

conjunto com ela, respeitando seus tempos, suas memórias e suas lutas. 

Essa postura metodológica é também política: propõe uma ciência que escuta, que 

se afeta e que se posiciona ao lado das mulheres que seguem, dia após dia, fazendo da 

quebra do coco um gesto de liberdade, ancestralidade e resistência. 

 

1.5 Caminhos da escrita: apresentação dos capítulos 

 

O texto está estruturado em dois capítulos centrais que procuram refletir o 

percurso de investigação, desde a contextualização do território e suas dinâmicas 

socioculturais até a crítica ao modelo agroindustrial que marca a presença da COMVAP 

no Piauí. A estrutura segue uma lógica que articula descrição densa, escuta de campo, 

análise crítica e reflexão teórico-metodológica, partindo sempre da centralidade das 

mulheres quebradeiras de coco babaçu. 

O primeiro capítulo tem como título “O Território Entre Rios: o babaçu como 

centro de vida e disputa”. Este primeiro capítulo situa o recorte territorial adotado pela 

pesquisa: o Território de Desenvolvimento Entre Rios, conforme reconhecido pelo 

planejamento oficial do estado do Piauí. A crítica recai sobre as representações técnicas e 

cartográficas que, embora aparentemente neutras, invisibilizam as comunidades 

tradicionais e seus modos de vida. A análise do “Mapa das Potencialidades” revela como 

o extrativismo, especialmente o feminino, é minimizado frente à lógica produtivista do 

agronegócio e da mineração. A seção também introduz os primeiros contrastes entre a 

leitura estatal e a experiência vivida pelas populações camponesas, sobretudo aquelas 

ligadas ao babaçu.  

Esse capítulo se desenrola em alguns tópicos, sendo o primeiro o “União: entre 

raízes fundiárias e resistência feminina”, o foco se volta para o município de União, 

território histórico de práticas agroextrativistas, mas também de conflitos fundiários e 

heranças coronelistas. A leitura cartográfica é aprofundada por meio da análise de mapas 

do IBGE e da distribuição desigual de infraestrutura entre o núcleo urbano e os povoados 

rurais. Ressalta-se a ausência de nomeação e visibilidade de comunidades como Zundão 

dos Camilos e Novo Nilo, o que contribui para a exclusão territorial e política dessas 

populações. A presença histórica de famílias dominantes, como os Camilos e o coronel 

Gervásio (dono da antiga GECOSA), permite traçar um paralelo com as formas 

contemporâneas de dominação e resistência. O tópico seguinte “Zundão dos Camilos: a 



 40 

 
terra onde o coco é raiz, herança e reexistência”, é o coração etnográfico do trabalho. A 

partir dos relatos de moradoras e das observações em campo, reconstrói-se a história de 

Zundão dos Camilos como território forjado pela solidariedade camponesa, pela presença 

ancestral e pelo trabalho das mulheres. A seção aborda as práticas cotidianas de cuidado, 

cultivo, quebra e beneficiamento do coco babaçu, destacando o caráter coletivo e afetivo 

do extrativismo. Também é problematizado o avanço da monocultura da cana-de-açúcar 

e o impacto da COMVAP na desestruturação dos modos de vida locais. A 8ª Feira do 

Babaçu Livre é apresentada como espaço de resistência estética e política, e ganha força 

na análise com o uso de imagens e referências como Silvia Federici (2019), que reforça a 

ideia do trabalho das quebradeiras como expressão de uma “economia do cuidado 

ampliada”.  

No terceiro tópico “Transformações produtivas e apagamentos: o Piauí que deixou 

o babaçu para trás”, são analisados os efeitos das políticas de desenvolvimento no campo 

piauiense, com ênfase na substituição de babaçuais por canaviais e na marginalização das 

práticas extrativistas. O tópico reúne vozes de diferentes comunidades que denunciam a 

expropriação silenciosa de seus territórios, o esvaziamento dos babaçuais, o cansaço 

físico e simbólico, e a luta constante por dignidade. Ao articular os relatos com autores 

como Enrique Leff, Barbosa (2007) e dados secundários (CEPRO, IBGE), o texto mostra 

como as transformações produtivas desestabilizam não só o meio ambiente, mas as 

formas de pertencimento, de memória e de futuro das quebradeiras. A conclusão reforça 

que a defesa do babaçu é, em si, uma luta por outra concepção de desenvolvimento, 

ancorada na permanência, na reciprocidade e na sabedoria das mulheres do campo. O 

último tópico “2.4 O babaçu como território de memória e futuro”, reafirma que o 

babaçu é território, memória e resistência, e que as quebradeiras de coco são protagonistas 

de uma luta por reconhecimento, justiça territorial e modos sustentáveis de vida, 

desafiando o modelo hegemônico de desenvolvimento imposto pelo agronegócio e pelo 

Estado. 

Este capítulo evidenciou que a luta das quebradeiras de coco babaçu, 

especialmente nas comunidades do município de União como Zundão dos Camilos, não 

é apenas uma questão de subsistência, mas uma afirmação radical de um outro modo de 

estar no mundo. Ao longo dos tópicos, vimos como essas mulheres constroem territórios 

não apenas físicos, mas também simbólicos, espirituais e políticos. Sua presença não é 

periférica ao debate sobre desenvolvimento: é central. São elas que, com suas práticas 

cotidianas de cuidado, partilha e trabalho coletivo, desafiam os discursos que associam 



 41 

 
modernização à monocultura e progresso à expulsão. O extrativismo do babaçu, longe de 

ser um resquício do passado, mostra-se como uma verdadeira tecnologia social de 

resistência e invenção de futuro. 

As políticas públicas, os mapas estatais e os grandes empreendimentos produtivos 

continuam operando com lógicas que invisibilizam ou criminalizam os modos de vida 

tradicionais. Quando o Estado não reconhece comunidades como Zundão ou Novo Nilo 

em seus documentos oficiais, ele também apaga suas memórias, seus direitos e suas 

reivindicações. A luta dessas mulheres é, portanto, uma luta por nomeação, por território, 

por tempo e por reconhecimento. Suas práticas extrativistas, ao mesmo tempo 

econômicas e afetivas, inscrevem-se em uma ética da permanência que se opõe ao modelo 

predatório do agronegócio. Em vez de devastar, elas cultivam; em vez de expropriar, elas 

compartilham. Seu trabalho é, como diria Silvia Federici (2019), parte de uma economia 

do cuidado ampliada, que sustenta a vida em sua complexidade. 

O segundo capítulo desta pesquisa analisa os impactos da instalação da 

Companhia Agroindustrial Vale do Parnaíba (COMVAP) no território Entre Rios, no 

Piauí, sob uma perspectiva histórica, territorial e crítica. O objetivo é compreender como 

o avanço da monocultura da cana-de-açúcar, respaldado pelo Estado e por discursos de 

modernização, afetou profundamente comunidades camponesas e extrativistas, com 

destaque para as mulheres quebradeiras de coco babaçu. A análise destaca a 

invisibilização histórica das mulheres quebradeiras e propõe uma crítica inicial ao modelo 

de desenvolvimento baseado na produtividade, em contraste com os modos de vida que 

valorizam a sustentabilidade e o bem viver. A seguir, apresenta-se a estrutura dos tópicos 

que compõem este capítulo, com seus eixos centrais. 

O tópico intitulado “Impactos da COMVAP nas Comunidades Rurais do Piauí: 

exploração, resistência e transformações socioeconômicas”, apresenta os efeitos sociais, 

econômicos e ambientais da instalação da COMVAP nas comunidades do entorno, com 

foco em Zundão dos Camilos. O texto aborda a destruição de casas e babaçuais, o 

cercamento do território, o empobrecimento das famílias e a perda da autonomia das 

mulheres extrativistas. Utilizando referências como Silvia Federici e Monique Augras, 

analisa-se como o avanço do capital reconfigura corpos e geografias. O tópico seguinte 

“Evolução do Setor Sucroenergético no Brasil: de colônia a potência mundial”, traça uma 

linha do tempo da expansão da cana-de-açúcar no Brasil, desde o período colonial até os 

programas de incentivo como o Proálcool. Explica-se como a monocultura da cana se 

mantém como vetor de desigualdades territoriais, a partir de uma lógica que privilegia o 



 42 

 
mercado e marginaliza populações rurais. É apresentada uma tabela que sintetiza os ciclos 

do setor sucroenergético e seus impactos nas comunidades tradicionais. O terceiro ponto 

“COMVAP e Piauí: dois projetos de mundo em confronto”, é focado na contraposição 

entre dois modelos de desenvolvimento: o estatal-capitalista, baseado em produtividade 

e concentração de terra, e o modelo das comunidades tradicionais, centrado na 

sustentabilidade, no uso comum do território e na preservação do babaçu. O debate é 

ancorado em autores como Boaventura de Sousa Santos, Maristella Svampa e Carlos 

Walter Porto-Gonçalves, e mostra como a imposição de um “único mundo possível” leva 

à exclusão dos saberes locais e à destruição de formas autônomas de vida.  

O segundo capítulo segue com o tópico “Comunidades envolvidas e suas 

trajetórias: fragmentos de uma geografia interrompida”, onde há o resgate da diversidade 

das comunidades atingidas (Melancias, Centro do Sítio, Três Irmãos, Havre de Graça e 

Meruoca) e suas formas de organização social e produtiva antes da chegada da empresa. 

A partir de uma abordagem etnográfica e territorializada, são descritas as rupturas 

causadas pelas remoções forçadas e as formas de recomposição social e afetiva dos 

grupos, com ênfase no papel das mulheres como guardiãs da memória e da terra. O tópico 

“A implantação da COMVAP no Piauí: quando o Estado abre caminho para o capital”, 

revela os bastidores políticos da instalação da COMVAP, evidenciando o papel do Estado 

na viabilização do projeto empresarial. Detalham-se as articulações entre governos, 

secretarias e a direção da empresa, bem como os instrumentos legais e burocráticos 

utilizados para legitimar desapropriações e cercamentos. A crítica aponta para o uso do 

discurso de desenvolvimento como mecanismo de exclusão e para a ausência total de 

políticas de reparação às comunidades atingidas. O tópico seguinte; “A resistência das 

comunidades frente à expansão da COMVAP: entre facão, memória e luta”, destaca as 

múltiplas formas de resistência das comunidades, em especial das mulheres quebradeiras 

de coco. Desde o enfrentamento direto à empresa até a construção de redes de apoio, 

participação em movimentos sociais e elaboração de denúncias, a resistência é 

apresentada como prática cotidiana e política. O arremate final do capítulo vem com o 

tópico “Quando a terra fala: memórias insurgentes diante do avanço da cana”, onde se 

reafirma que a instalação da COMVAP no Piauí foi um processo violento de 

reconfiguração territorial, realizado sob a justificativa de desenvolvimento, mas 

sustentado pela exclusão de comunidades tradicionais. A monocultura da cana-de-açúcar 

avançou sobre territórios habitados por famílias agricultoras e quebradeiras de coco, 



 43 

 
destruindo modos de vida, silenciando saberes e impondo uma lógica produtivista alheia 

às realidades locais. 

No entanto, a narrativa não é apenas de perda: é também de resistência. As 

mulheres quebradeiras de coco, principais atingidas pela expansão da usina, 

reorganizaram-se, articularam denúncias, preservaram práticas culturais e afirmaram 

outro modo de existir. Quebrar coco tornou-se gesto político e símbolo de permanência. 

A resistência não se deu apenas por meio de protestos, mas também na partilha do 

trabalho, no resgate da memória e na recriação das redes comunitárias. 

O texto reforça a crítica ao modelo hegemônico de desenvolvimento, que associa 

progresso à destruição da diversidade e à subordinação dos territórios. Com base em 

autores como Boaventura de Sousa Santos e Maristella Svampa, a conclusão propõe 

reconhecer o valor dos saberes locais e das práticas sustentáveis como formas legítimas 

de futuro. As quebradeiras, com sua força e organização, não apenas resistem: constroem 

um outro horizonte possível. 

A divisão entre esses dois capítulos expressa o compromisso deste trabalho com a 

escuta das vozes silenciadas e com a crítica fundamentada às estruturas que sustentam a 

desigualdade e o apagamento dos modos de vida tradicionais. A escolha por começar pelo 

território, e não pela empresa, responde a uma ética de pesquisa centrada nas mulheres, 

na terra e na memória. Assim, ao abordar o Entre Rios como território vivido e não apenas 

como delimitação geográfica, o texto constrói uma narrativa comprometida com a justiça 

social, a reparação histórica e a valorização dos saberes do mato. 

 

 

 

  



 44 

 

2. O TERRITÓRIO ENTRE RIOS: O BABAÇU COMO CENTRO DE VIDA 

E DISPUTA 

 

O território pode ser compreendido de maneiras múltiplas, refletindo diferentes 

perspectivas sobre o espaço, a sociedade e a política. Em primeiro lugar, entende-se o 

território como espaço vivido, um lugar de práticas, experiências e sentidos construídos 

historicamente pelas comunidades que nele habitam. Para as quebradeiras de coco babaçu 

da comunidade Zundão dos Camilos, o território não se reduz a coordenadas geográficas 

ou limites administrativos: é constituído pelas palmeiras, pelos caminhos percorridos no 

mato, pelas rotinas de coleta e processamento do babaçu, pelos encontros e saberes 

transmitidos de geração em geração. Nessa perspectiva, inspirada na geografia humana 

de Milton Santos (2007) e na antropologia de Carlos Rodrigues Brandão (2015), o 

território é simultaneamente físico, social e simbólico, expressando relações de 

pertencimento, memória coletiva e identidade comunitária. 

Segundo Milton Santos, o espaço vivido é parte do que ele chama de espaço 

socialmente produzido, em oposição ao espaço concebido e ao espaço planejado. O 

espaço concebido é representado em mapas, projetos e estudos acadêmicos, enquanto o 

espaço planejado refere-se às intervenções estatais e institucionais que regulam, 

organizam e controlam o território. Assim, o território vivido pelas quebradeiras se 

caracteriza pela experiência cotidiana, pelo uso dos recursos naturais e pela construção 

de sentidos coletivos, muitas vezes tensionando-se com o território planejado pelo Estado 

ou pelo mercado, que delimita propriedades, políticas públicas e estratégias de exploração 

econômica. 

Em contraste, o território também pode ser abordado como uma estratégia de 

planejamento administrativo e governamental, instrumento de controle, regulação e 

organização do espaço. No caso do território do Entre Rios, essa concepção se manifesta 

em mapas oficiais, projetos de desenvolvimento agrícola, políticas de gestão fundiária e 

intervenções sobre recursos naturais, incluindo o babaçu. Aqui, o território deixa de ser 

apenas vivido para se tornar objeto de planejamento e disputa política, refletindo as 

prioridades do Estado e as pressões econômicas sobre a região. Essa perspectiva dialoga 

com a geografia política e econômica, que analisa como o espaço é moldado por estruturas 

de poder e estratégias de governança, e permite compreender a tensão entre o território 

como experiência comunitária e o território como instrumento administrativo. 



 45 

 
Portanto, a análise das quebradeiras de coco babaçu requer a articulação dessas 

duas noções de território: a primeira revela a dimensão subjetiva, cultural e histórica do 

espaço, enquanto a segunda evidencia as lógicas institucionais e econômicas que 

atravessam a vida comunitária. Entre a prática cotidiana das mulheres e os projetos de 

intervenção externa, emerge um território tensionado, marcado por relações de 

resistência, negociação e reconstrução de sentidos. Essa abordagem permite apreender o 

território do Entre Rios de forma complexa, integrando os aspectos sociais, culturais, 

ambientais e políticos que configuram a experiência e a gestão do espaço. 

Essa abordagem conceitual permite compreender o território do Entre Rios, um 

dos 12 Territórios de Desenvolvimento do Piauí, tanto como espaço de prática 

comunitária quanto como instrumento de planejamento administrativo. Oficialmente, os 

Territórios de Desenvolvimento foram instituídos pelo Estado como estratégia de 

descentralização das políticas públicas e promoção do crescimento econômico regional, 

articulando municípios com identidades históricas e culturais, patrimônio natural e 

dinâmicas econômicas próprias (Pereira, Nascimento e Rodrigues, 2017). No caso do 

Entre Rios, localizado em posição estratégica com a capital Teresina e municípios 

circunvizinhos, o planejamento oficial busca racionalizar o espaço, identificar vocações 

produtivas e otimizar a aplicação de políticas públicas. 

Compreender a dinâmica desses territórios é essencial para analisar como o estado 

busca reduzir desigualdades e fortalecer suas potencialidades. Cada um dos 12 territórios 

possui características específicas, relacionadas tanto às suas vocações produtivas quanto 

aos desafios estruturais que enfrentam. Neste capítulo, exploraremos esse modelo de 

organização territorial, destacando seus impactos no desenvolvimento socioeconômico 

do Piauí. 

Embora a análise contemple o conjunto dos territórios de desenvolvimento, o foco 

deste estudo será o território Entre Rios. Localizado em uma posição estratégica, 

abarcando a capital Teresina e municípios circunvizinhos, esse território se destaca por 

sua centralidade econômica, diversidade produtiva e complexidade urbana. 

Aprofundaremos a discussão sobre as dinâmicas regionais, os desafios enfrentados e as 

oportunidades que fazem do Entre Rios um espaço-chave para compreender os rumos do 

desenvolvimento piauiense. 

No ano de 2017, a Fundação CEPRO organizou um estudo intitulado 

Compatibilização entre Territórios de Desenvolvimento e Instâncias de Gestão Regionais, 

com o objetivo de combinar os territórios de desenvolvimento e as diretorias, gerências e 



 46 

 
coordenações regionais da administração estadual. Esse estudo foi organizado pelos 

autores Sofia Laurentino Barbosa Pereira, Maria do Socorro Nascimento e João Victor de 

Sousa Rodrigues. Desse material criou-se uma nota técnica que teve a colaboração de 

diversos órgãos: Secretaria de Saúde do Piauí (SESAPI), Secretaria de Educação 

(SEDUC), Secretaria de Fazenda (SEFAZ), Departamento Estadual de Trânsito 

(DETRAN), Secretaria de Segurança Pública (SSP), Polícia Militar (PM), Instituto de 

Assistência Técnica e Extensão Rural do Piauí (EMATER) e Agência de Defesa 

Agropecuária do Piauí (ADAPI). 

Segundo Pereira, Nascimento e Rodrigues (2017) os Territórios de 

Desenvolvimento (TDs) são unidades de planejamento da ação governamental no Estado 

do Piauí, organizadas para promover o desenvolvimento sustentável, reduzir 

desigualdades e melhorar a qualidade de vida da população (p. 7). Eles são compostos 

por um conjunto de municípios com identidade histórica e cultural, patrimônio natural, 

dinâmica e relações econômicas e organização social (p. 8). Esses territórios foram 

instituídos pela Lei Complementar nº 87, de 22 de agosto de 2007, e atualizados pela Lei 

nº 6.967/2017 (p. 6). 

Os principais objetivos dos Territórios de Desenvolvimento, segundo os autores 

já mencionados, são: promover o desenvolvimento sustentável, implementando políticas 

públicas que incentivem o crescimento econômico de maneira sustentável, respeitando o 

meio ambiente e os recursos naturais, reduzir desigualdades diminuindo as disparidades 

socioeconômicas entre as diferentes regiões do estado, proporcionando oportunidades 

iguais para todos os cidadãos e melhorar a qualidade de vida, aumentando o bem-estar da 

população por meio de melhorias nos serviços públicos, infraestrutura, saúde, educação 

e segurança. 

De acordo com esse documento “o Estado do Piauí é organizado em 12 Territórios 

de Desenvolvimento (TDs), que são unidades de planejamento da ação governamental, 

considerando as peculiaridades locais e regionais, visando à promoção do 

desenvolvimento sustentável do Estado, a redução das desigualdades e a melhoria da 

qualidade de vida da sua população” (p. 6, 2017). Assim sendo, os 12 territórios 

piauienses são: Planície Litorânea, Cocais, Carnaubais, Entre Rios, Vale do Sambito, Vale 

do Rio Guaribas, Vale do Canindé, Serra da Capivara, Vale dos Rios Piauí e Itaueiras, 

Tabuleiros do Alto Parnaíba, Chapada das Mangabeiras e Chapada do Rio Itaim. 

O discurso estatal sobre desenvolvimento sustentável, tal como apresentado nos 

documentos e falas institucionais, opera a partir de uma concepção técnica de território, 



 47 

 
entendido como espaço passível de gestão, ordenamento e otimização produtiva. Nessa 

perspectiva, a sustentabilidade aparece associada à racionalização do uso dos recursos 

naturais, à mitigação de impactos e à compatibilização entre crescimento econômico e 

preservação ambiental. Trata-se de uma narrativa que tende a apresentar o 

desenvolvimento como processo linear e consensual, desconsiderando as desigualdades 

históricas e os conflitos que atravessam os territórios onde esses projetos se materializam. 

Como observa Acselrad, o desenvolvimento sustentável não constitui um conceito 

neutro, mas um campo de disputas simbólicas e políticas, no qual diferentes 

racionalidades sobre o uso do território entram em confronto. Ao ser apropriado pelo 

Estado, o termo frequentemente assume a função de legitimar intervenções que 

reorganizam o espaço segundo as necessidades do capital, enquanto as práticas e saberes 

das populações locais são enquadrados como obstáculos, resíduos ou elementos a serem 

“integrados” às políticas públicas (ACSELRAD, 2010). Nesse movimento, a 

sustentabilidade deixa de ser critério de justiça socioambiental e passa a operar como 

linguagem de gestão do conflito. 

No território entre rios, essa concepção estatal entra em choque com formas de 

uso e ocupação historicamente construídas pelas comunidades locais, em especial pelas 

quebradeiras de coco babaçu. O babaçual, para essas mulheres, não é um recurso a ser 

explorado de maneira eficiente, mas parte constitutiva de um modo de vida que articula 

trabalho, alimentação, renda e pertencimento. Ao reduzir o território a seus atributos 

produtivos, o discurso do desenvolvimento sustentável invisibiliza essas práticas e 

fragiliza as condições materiais que sustentam a reprodução social das comunidades. 

Carlos Walter Porto-Gonçalves chama atenção para o fato de que o território não 

pode ser compreendido apenas como base física para projetos de desenvolvimento, mas 

como espaço de vida, memória e identidade. Quando políticas estatais desconsideram 

essa dimensão, produzem não apenas impactos ambientais, mas processos de 

desterritorialização simbólica e material. No caso do babaçu, isso se traduz em restrições 

de acesso, cercamentos e reconfigurações do uso da terra que comprometem práticas 

tradicionais apresentadas, paradoxalmente, como sustentáveis apenas no plano retórico. 

A crítica ao desenvolvimento sustentável, nesse sentido, não se dirige à ideia 

abstrata de preservação ambiental, mas à forma como o Estado a mobiliza para ordenar o 

território sem reconhecer os sujeitos que historicamente o produzem. Como argumenta 

Conceição de Maria Sousa Batista Costa (2021), projetos desenvolvimentistas tendem a 

operar por meio da homogeneização do espaço, apagando territorialidades específicas e 



 48 

 
silenciando conflitos. O que se apresenta como sustentabilidade revela-se, na prática, 

como continuidade de políticas que privilegiam grandes empreendimentos em detrimento 

das economias tradicionais. 

O contraste entre o discurso estatal e a experiência das comunidades do território 

entre rios evidencia que o desenvolvimento sustentável, tal como formulado, não 

contempla as racionalidades locais de uso do babaçu. Enquanto o Estado propõe modelos 

de gestão ambiental orientados por indicadores e metas, as quebradeiras sustentam o 

território por meio de práticas cotidianas que garantem a continuidade dos babaçuais e da 

vida comunitária. O conflito, portanto, não é circunstancial, mas estrutural, resultante do 

choque entre diferentes concepções de desenvolvimento, sustentabilidade e território. 

Os chamados modelos de desenvolvimento não se constituem apenas como 

conjuntos de diretrizes econômicas ou ambientais, mas como formas socialmente 

construídas de apropriação do mundo material. Como afirma Acselrad, “os modos sociais 

de apropriação do mundo material, dimensão integrante dos chamados ‘modelos de 

desenvolvimento’, articulam formas técnicas, definidas por sua espacialidade e 

temporalidade, formas sociais, que exprimem os padrões de desigualdade de poder sobre 

os recursos ambientais, e formas culturais que encerram os valores e racionalidades que 

orientam as práticas sócio-técnicas” (p. 17, 2004). Segundo o autor, tais modelos se 

sustentam por meio de determinados “acordos simbióticos” entre práticas espaciais, nos 

quais cada protagonista figura interessado em um certo tipo de sucesso do outro, definido 

segundo suas próprias razões (ACSELRAD, 2004). 

O Território de Desenvolvimento Entre Rios, um dos doze instituídos no estado 

do Piauí, figura como espaço emblemático de tensões entre projetos antagônicos de 

ocupação e uso da terra: de um lado, a expansão do agronegócio, com sua lógica de 

monocultura, concentração fundiária e extração intensiva de recursos; de outro, os modos 

de vida camponeses, que articulam agricultura familiar, extrativismo vegetal e relações 

solidárias de produção e reprodução social. Neste embate, é preciso perguntar: onde está 

o babaçu? Onde estão as quebradeiras? 

Antes mesmo de se aprofundar na leitura institucional do território Entre Rios, é 

preciso recuperar o seu enraizamento material, histórico e simbólico. Esse território não 

pode ser apreendido apenas pela malha técnica do Estado; ele é vivido, disputado e 

constantemente recriado pelas populações que nele habitam. Entre suas múltiplas faces, 

o Entre Rios abriga um complexo entrelaçamento entre saberes ancestrais, práticas 

agroextrativistas e formas comunitárias de produção e resistência. A leitura dominante, 



 49 

 
contudo, tende a invisibilizar esse substrato sociocultural, operando com categorias como 

"potencialidade econômica", "setores produtivos" e "vocações regionais", que muitas 

vezes ignoram o que pulsa nos territórios por baixo dos mapas oficiais. É nesse contexto 

que se faz necessária uma leitura crítica da representação estatal do espaço, como 

observada no material técnico do planejamento regional. 

A configuração do Território de Desenvolvimento Entre Rios é, oficialmente, 

apresentada nos instrumentos de planejamento do Governo do Estado do Piauí como uma 

tentativa de racionalizar o espaço, otimizar a aplicação de políticas públicas e identificar 

as chamadas "potencialidades regionais". O "Mapa das Potencialidades do Piauí" (Figura 

1), elaborado pela Superintendência de Planejamento Estratégico e Territorial (2022), 

destaca as principais atividades econômicas mapeadas no território: agropecuária, 

extrativismo vegetal e mineração. No entanto, uma leitura crítica do material revela um 

padrão de silenciamento sobre os modos de vida das populações tradicionais, 

especialmente das mulheres extrativistas. 

 

FIGURA 2: MAPA DAS POTENCIALIDADES DO PIAUÍ 

 

 



 50 

 
Apesar de o extrativismo vegetal estar presente nas legendas cartográficas, ele é 

representado como atividade secundária, ou mesmo marginal, nos territórios onde o 

babaçu constitui a espinha dorsal da vida econômica e cultural de centenas de 

comunidades. O município de União, por exemplo, não aparece com destaque como área 

extrativista, mas sim como espaço de transição agroindustrial. Tal ausência cartográfica 

se traduz em ausências orçamentárias, técnicas e políticas, como mostram os dados sobre 

os investimentos públicos nos territórios mais rurais do Entre Rios (CEPRO, 2022). 

Essa invisibilização espacial reforça a crítica de Leff (2006) sobre como a técnica, 

mesmo sob aparência neutra, opera como dispositivo de poder e exclusão. Ao reduzir o 

território a meras vocações produtivas, o Estado desconsidera os territórios existenciais 

aqueles construídos a partir da relação histórica entre comunidades e a paisagem. No caso 

do babaçu, o que está ausente no mapa não é apenas uma palmeira: é toda uma rede de 

relações sociais, culturais, espirituais e econômicas sustentadas por ele. 

União, município situado na macrorregião Meio-Norte, destaca-se nesse contexto. 

A presença da capital Teresina dentro do mesmo território confere à região uma 

centralidade político-administrativa que, paradoxalmente, reforça desigualdades. Como 

observado no Mapa das Potencialidades, os investimentos se concentram nos centros 

urbanos, esvaziando as periferias rurais de infraestrutura e políticas públicas consistentes. 

As comunidades localizadas fora dos eixos estratégicos permanecem à margem das 

decisões e dos recursos. 

Ao caracterizar o Meio-Norte, Costa (2018) pontua a região como marcada por 

suas condições socioeconômicas, marcada por uma forte presença de camponeses e 

trabalhadores rurais que vivenciam condições de pobreza e dependência econômica. Ela 

ressalta a existência de uma cultura de sobrevivência que se manifesta nas práticas 

cotidianas, na resistência silenciosa e na construção de memórias coletivas de fartura e 

escassez, mesmo em contextos de adversidade. Além disso, o Meio Norte é apresentado 

como uma região onde há uma relação complexa entre os processos de exploração, 

tradições culturais e estratégias de resistência, que se refletem tanto na narrativa oral 

quanto nas práticas sociais e econômicas do cotidiano dos seus habitantes 

Entre as atividades econômicas mapeadas em Entre Rios, há predominância de 

agroindústria, serviços, extrativismo vegetal e, mais recentemente, do agronegócio. 

Contudo, esse retrato desconsidera o papel estruturante de práticas como a quebra do coco 

babaçu para a reprodução social de centenas de famílias. Em localidades como Zundão 

dos Camilos, essa atividade é mantida por mulheres que, mesmo sem acesso pleno a 



 51 

 
crédito, assistência técnica ou regularização fundiária, transformam o fruto em múltiplos 

produtos: azeite, sabão, carvão, doces, bolos e artesanato. 

Esse saber-fazer, transmitido entre gerações, articula conhecimentos sobre o 

tempo da colheita, os ciclos da floresta, as técnicas de beneficiamento e as estratégias de 

comercialização. É uma racionalidade territorial e ambiental que escapa aos critérios 

tradicionais de produtividade. Como lembra Brandão (2015), o território não é apenas um 

espaço físico ou administrativo, mas uma construção social e simbólica. No caso das 

quebradeiras, essa construção está intimamente ligada à presença das palmeiras, à 

liberdade de acesso ao mato e à convivência comunitária. 

Interessante observar aqui, que nos estudos de Costa (2018) a concepção de 

território é abordada pela autora de maneira implícita e contextualizada no 

desenvolvimento das narrativas e das práticas sociais descritas ao longo do texto. A autora 

destaca que as questões relacionadas à posse de terra, as práticas de resistência e as 

relações de poder entre patrões e trabalhadores rurais estão profundamente conectadas às 

noções de território, especialmente ao falar sobre jogos de poder, a expropriação, e a luta 

por manter ou conquistar o espaço territorial. 

Por exemplo, ela discute a vulnerabilidade dos camponeses frente à ausência de 

contratos judiciais e a ameaça de expulsão, o que mostra a importância do território 

enquanto espaço de direito e de resistência simbólica e prática. Além disso, a narrativa 

sobre migrações, deslocamentos e as estratégias de ressignificação do espaço reforça a 

concepção de território como uma arena de conflitos, de identidade e de luta por direitos. 

Embora a autora não formalize uma definição estrita de território, ela o considera um 

elemento central na configuração das relações sociais, na memória coletiva e na luta de 

classes no contexto do Meio Norte, no contexto do Entre Rios. 

Essa ideia de território como experiência vivida, narrada e disputada encontra 

ressonância em outros campos do saber, como a literatura. A literatura piauiense, 

especialmente aquela voltada à vida sertaneja, oferece mais que um retrato regionalista: 

ela revela formas de existir e resistir a partir da terra. Em Ataliba, o vaqueiro e O Piauí: a 

terra, o homem e o meio, Francisco Gil Castelo Branco constrói uma escrita que se ancora 

nos detalhes do cotidiano sertanejo, a escassez e a abundância que convivem no mesmo 

chão, o silêncio das relações com a natureza e o rumor das práticas do dia a dia. Sua prosa 

compõe uma cartografia literária onde o tempo é ritmado pela oralidade, pelos ciclos 

naturais e pelas formas coletivas de vida. Essa concepção de território vivido se aproxima 



 52 

 
das formas de existência das quebradeiras do Zundão dos Camilos, cuja vida é organizada 

por outro tempo: o tempo da mata, do fruto, do corpo e da comunhão. 

As mulheres do Zundão, assim como os personagens de Gil Castelo Branco, 

constroem uma relação com a terra que é simultaneamente material e simbólica. O babaçu 

não é apenas fonte de renda: é linguagem, ética e memória. Essa territorialidade, 

fundamentada no cuidado, na resistência e na partilha, também aparece na obra A 

civilização do couro, de Renato Pires Castelo Branco. Nela, o couro funciona como eixo 

de uma civilização sertaneja marcada por valores, códigos e formas próprias de 

organização social. Ao deslocar essa leitura para o universo do babaçu, vemos emergir 

uma nova civilização: feminina, extrativista, comunitária e resistente. O território do 

babaçu não é apenas o espaço onde se coleta o fruto, mas um sistema de vida que resiste 

à lógica da propriedade privada, da monocultura e da devastação ambiental. 

Dessa forma, ao articular as vozes das quebradeiras, as análises acadêmicas e a 

literatura, amplia-se o entendimento do território como espaço polifônico, onde a terra, a 

memória e a linguagem se entrelaçam. O território narrado pela literatura e o território 

vivido pelas quebradeiras se espelham, ambos tecem uma resistência profunda aos 

projetos de invisibilização e expropriação. E ao fazer isso, reafirmam que o território não 

se mede apenas por cercas, mas por histórias, afetos e práticas que insistem em 

permanecer. 

A regionalização proposta pelo Estado, embora busque superar a centralização 

histórica de recursos, ainda opera com uma lógica tecnocrática que não reconhece essas 

formas de produção da vida. A descentralização política não se efetiva enquanto os 

sujeitos locais, especialmente as mulheres rurais, continuarem excluídos dos processos 

decisórios. A fragmentação entre os entes públicos e a baixa participação social, já 

apontadas por Pereira, Nascimento e Rodrigues (2017), seguem como entraves à 

efetividade das políticas territoriais. 

A proposta de interiorização do desenvolvimento, conforme anunciada nos 

documentos oficiais, não tem revertido os padrões de exclusão histórica. Como observa 

a nota técnica da CEPRO (2017), a delimitação dos Territórios de Desenvolvimento tem 

pouca repercussão concreta na melhoria das condições de vida das populações rurais. 

Essa constatação se torna ainda mais crítica quando observamos o impacto da ausência 

de políticas específicas para o extrativismo e para as economias do cuidado, 

majoritariamente femininas. 



 53 

 
A monocultura da cana-de-açúcar, em franca expansão no território, avança sobre 

áreas tradicionalmente ocupadas por babaçuais. Empresas como a COMVAP recebem 

incentivos públicos e estruturam cadeias produtivas excludentes, que desconsideram os 

sistemas locais de produção. O impacto disso é múltiplo: degradação ambiental, 

insegurança alimentar, precarização do trabalho e erosão das culturas locais. Como aponta 

Costa (2021), a entrada do agronegócio da cana na região reconfigurou as atividades de 

trabalho e precarizou os modos tradicionais de reprodução da vida. 

Apesar disso, comunidades como Zundão dos Camilos têm construído respostas 

políticas a partir de suas práticas cotidianas. A Feira do Babaçu Livre, realizada 

anualmente, é expressão concreta dessa resistência. Ali, mulheres e homens da 

comunidade organizam a venda de produtos derivados do babaçu, promovem debates 

sobre território e agroecologia, e reafirmam o direito de viver de seus próprios modos. A 

feira é mais do que um espaço de troca econômica: é um território político de afirmação 

camponesa. 

Ainda que a quebra do coco seja majoritariamente realizada por mulheres, como 

mostram estudos de Barbosa (2007), na comunidade de Zundão há uma divisão de tarefas 

que reforça a solidariedade de gênero. Os homens, embora não assumam centralidade no 

processo de quebra, apoiam suas companheiras em outras etapas da produção, como o 

transporte do fruto, a construção das estruturas de beneficiamento e a comercialização em 

feiras. Trata-se de um arranjo local que desafia leituras homogeneizantes sobre o 

extrativismo do babaçu e evidencia a importância da análise territorializada. 

Almeida (2019, p. 86) ao citar Cunha (1979) elucida que o predomínio masculino 

na coleta do coco inteiro e o feminino na quebra revela mais do que uma simples divisão 

técnica do trabalho: reflete uma estrutura social de gênero consolidada historicamente no 

extrativismo do babaçu. Nesse modelo, o homem ocupa o espaço da coleta, associado à 

força e à mobilidade, enquanto a mulher permanece no espaço da quebra, marcado pela 

paciência e pelo caráter doméstico. Assim, Almeida (2019) coloca o termo “catador”, 

como uma carga simbólica que reforça a naturalização das fronteiras de gênero no interior 

das comunidades babaçueiras.  

Entretanto, a realidade observada em Zundão dos Camilos, rompe com essa lógica 

tradicional. Diferentemente do padrão encontrado por Cunha (1979) em Bacabal, Caxias 

e Chapadinha, a atividade da quebra do coco é realizada por toda a comunidade, homens, 

mulheres, jovens e idosos, assumindo um caráter mais coletivo e menos hierarquizado. 

Nesse sentido, o trabalho em Zundão subverte a dicotomia entre o espaço masculino e o 



 54 

 
feminino, mostrando que a quebra do coco pode ser compreendida como uma prática de 

cooperação comunitária e transmissão cultural intergeracional, e não como uma tarefa 

restrita a um gênero específico. 

Essa inversão revela um importante traço de resistência sociocultural, pois o ato 

de quebrar o coco, tradicionalmente associado à figura da mulher, passa a ser um elemento 

de identidade e pertencimento coletivo. Contudo, a continuidade dessa prática enfrenta 

desafios, especialmente entre os mais jovens, cujo desinteresse crescente pela quebra 

(como demonstram as entrevistas realizadas na comunidade) aponta para uma possível 

ruptura na transmissão dos saberes tradicionais. Além disso, a expansão da Comvap e do 

agronegócio canavieiro na região representa uma força externa que ameaça a 

sustentabilidade dessa forma de organização comunitária e produtiva. 

Assim, ao se comparar o estudo clássico com a experiência contemporânea de 

Zundão dos Camilos, percebe-se que o trabalho com o babaçu não é apenas uma questão 

econômica, mas também um campo de disputa simbólica e política, onde se entrelaçam 

gênero, território, memória e resistência frente à homogeneização imposta pelo avanço 

do agronegócio. 

As palmeiras nativas do Piauí carregam histórias muito distintas. A carnaúba, 

símbolo estadual por excelência, ocupou lugar central no projeto agroexportador do 

século XX. Como analisa Teresinha de Jesus Mesquita Queiroz (2006), sua extração 

consolidou elites locais, fundou cidades e sustentou boa parte das finanças públicas 

estaduais até meados da década de 1950. No entanto, seu ciclo foi conduzido por lógicas 

patriarcais, hierárquicas e voltadas para o mercado externo. O extrativismo da carnaúba, 

sob o comando dos chamados "barões da cera", pouco dialogava com a autonomia dos 

trabalhadores ou com a sustentabilidade do território. Era uma palmeira gerida como 

commodity, com exploração intensiva, pouco valor agregado local e marcada por relações 

de poder verticais. 

A trajetória do comércio do babaçu no Piauí entre 1926 e 1931 registra uma forte 

dependência das exportações, com volume oscilante e queda acentuada nos preços e na 

renda a partir da crise de 1929. A Tabela 1 reproduz o Quadro 3 do livro Economia 

Piauiense: da pecuária ao extrativismo, de autoria de Teresinha Queiroz no ano de 2006, 

demonstrando essa dinâmica: 

 

Tabela 1: Exportação do Babaçu no Piauí (1926–1931) 

Ano Quantidade (t) Valor  

(contos de réis) 

Preço médio 

(réis/kg) 



 55 

 

1926 8.360 124 0,903 

1927 13.077 271 0,812 

1928 11.246 961 0,820 

1929 6.112 4.425 0,724 

1930 7.294 4.186 0,574 

1931 9.772 1.466 0,600 
Fonte: PORTO (1978, p. 40), in QUEIROZ (2006, p.50) 

 

Os dados evidenciam que, mesmo diante de recuperação volumétrica (como em 

1931), os preços e o valor arrecadado não acompanharam, refletindo a fragilidade da 

cadeia frente à volatilidade externa. Na análise das décadas posteriores, dados compilados 

por IBGE e estudos acadêmicos permitem organizar um panorama comparativo. 

 

Quadro 2: Evolução na produção do babaçu no Piauí (1960 – dias atuais) 

 

Década Contexto 

histórico 

Volume de 

produção 

Tendência Fatores relevantes 

1960 Início da 

exploração em 

larga escala 

~58 mil 

toneladas 

↑ Crescimento Demanda crescente por 

óleos vegetais 

1970 Consolidação 

da atividade 

extrativista 

~110 mil 

toneladas 

↑ Crescimento 

acelerado 

Políticas de 

desenvolvimento rural 

1980 Crise 

econômica e 

mudanças 

agrícolas 

~95 mil 

toneladas 

↑ Crescimento 

acelerado 

Concorrência com 

outras culturas 

1990 Redução 

significativa da 

produção 

~60 mil 

toneladas 

↓ Queda 

acentuada 

Expansão da soja e 

mudanças de mercado 

2000 Estabilização 

com iniciativas 

de valorização 

~65 mil 

toneladas 

→ 

Estabilização 

Movimentos sociais de 

quebradeiras 

2010 – 

atual 

Recuperação 

parcial com 

nichos de 

mercado 

~80 mil 

toneladas 

↑ Recuperação 

moderada 

Demanda por produtos 

sustentáveis e orgânicos 

 

Fonte: Dados compilados a partir de fontes históricas e relatórios governamentais 

Nota: Valores são estimativas baseadas em dados disponíveis 

 

Porro (2019) afirma em seus escritos que 

 

Nas décadas de 1970 e 1980, processo intenso de concentração 

fundiária antagonizou fazendeiros e posseiros em conflitos associados 



 56 

 
à derrubada de babaçuais para a formação de pastagens. Durante o 

momento mais agudo desses conflitos, a subsistência local, em muito, 

dependia dos serviços e produtos obtidos do babaçu: da agricultura de 

corte-e-queima, praticada em terras cobertas de palmeiras, que 

fornecem biomassa suficiente para colheitas razoáveis, e da extração e 
da venda de amêndoas, realizadas predominantemente por mulheres. 

 

No entanto, a partir da década de 1980, a produção começou a declinar, 

evidenciando os desafios enfrentados pela cultura do babaçu. A crise econômica e a 

concorrência com culturas mais lucrativas, como a soja, se desenvolvem para essa queda 

(Barbosa, 2013). A transição para monoculturas em algumas regiões desestimulou a 

produção de babaçu, que, apesar de ser uma cultura tradicional e sustentável, perdeu 

espaço em um mercado cada vez mais competitivo. Essa fase de declínio é preocupante, 

pois reflete não apenas uma questão econômica, mas também social, afetando as 

comunidades que dependem dessa atividade. 

A estabilização da produção na década de 2000, embora modesta, é um sinal 

positivo. A recuperação parcial observada nos últimos anos sugere que iniciativas de 

valorização do babaçu, como o fortalecimento de cooperativas de quebradeiras e a busca 

por nichos de mercado sustentáveis, estão começando a dar frutos. A crescente demanda 

por produtos orgânicos e sustentáveis no mercado global pode ter contribuído para essa 

recuperação, destacando a importância de estratégias de marketing e valorização do 

babaçu como um produto regional. Barbosa (2013, p. 21) salienta que “os anos 2000 

implicaram em novas mudanças nas organizações de mulheres pelo Brasil; em 2002, o 

MIQCB foi institucionalizado”.  

O impacto histórico dessa transição é atravessado por uma lógica de exclusão e 

invisibilização das quebradeiras de coco. Consigo visualizar as mulheres extrativistas 

como sendo "sujeitas epistêmicas", cujo saber sobre a floresta e o cuidado com os 

territórios sustenta a cadeia produtiva, mas permanece invisível no discurso comercial. 

Figueiredo (2005, p. 99) ao citar Marin (1999): 

 
Marin descreve várias situações de exclusão das mulheres das estruturas 

de poder em várias frentes públicas (sindicalismo, crédito, direito a 

terra, administração política local, etc.), e quase sempre vamos 

encontrar na outra ponta uma valorização do homem nessas estruturas. 

 

Ao cruzar a trajetória histórica (1926–1931) com a produção e estrutura produtiva 

das décadas seguintes, identificam-se padrões persistentes: o extrativismo sem 

valorização local, a supremacia de atores externos e a desvalorização do trabalho 

feminino. Mesmo após leis como a Lei do Babaçu Livre (1997), que garante acesso das 



 57 

 
quebradeiras aos babaçuais, as violações de direitos e invisibilidade continuaram 

prevalecendo.  

É importante pontuar aqui as elucidações de Viviane Barbosa em um de seus 

preciosos textos que abordam a questão das quebradeiras e essa importante lei para essas 

mulheres: 

[...] pode-se afirmar que fundamentos da Lei do Babaçu Livre, resultado 

das lutas históricas das quebradeiras de coco em período mais recente e 

através da qual se deveria permitir que os camponeses colocassem e 

quebrassem coco em propriedades privadas, foram pensados bem antes 

pelos setores comerciais e empresariais ainda que com outros 

propósitos. (2013, p. 60)  

 

A gênese da Lei do Babaçu Livre, celebrada por movimentos sociais como 

conquista histórica das quebradeiras de coco, não escapa às contradições do campo 

jurídico e político. Como alerta a citação acima mencionada. Essa afirmação desestabiliza 

leituras lineares da legislação como produto puro da luta popular e sugere que certos 

dispositivos, como o direito de acesso às palmeiras em terras privadas, foram, em 

momentos anteriores, mobilizados por agentes do capital interessados não em garantir 

justiça social, mas em assegurar matéria-prima barata, reduzir custos de coleta e 

neutralizar conflitos no campo. Pierre Bourdieu (2011) nos ajuda a compreender esse 

fenômeno ao afirmar que o direito pode funcionar como um "instrumento de conservação 

social", sendo ao mesmo tempo campo de disputa e de consagração simbólica.  

Boaventura de Sousa Santos (2007), por sua vez, argumenta que há uma ecologia 

dos saberes silenciada nas normas jurídicas convencionais, que tendem a traduzir de 

forma imperfeita, e frequentemente perversa, as lutas dos sujeitos coletivos. Nesse 

sentido, a Lei do Babaçu Livre carrega a tensão entre uma tradução insurgente do saber 

das quebradeiras e o risco de sua captura institucional. Federici (2017) reforça esse alerta 

ao mostrar que, em contextos de neoliberalismo tardio, conquistas legais podem coexistir 

com novas formas de espoliação, à medida que os territórios comuns são reconfigurados 

como “recursos” e os corpos femininos como meras operadoras de “economia verde”. 

Assim, a legislação, mesmo quando aparentemente progressista, pode operar 

como uma reapropriação simbólica do território e do trabalho das mulheres, mascarando 

desigualdades persistentes com a linguagem da cidadania formal. O desafio, portanto, não 

é apenas conquistar leis, mas disputar seu conteúdo, sua aplicação e seus efeitos 

concretos, de modo a impedir que os instrumentos da luta sejam ressignificados para fins 

de contenção ou gestão neoliberal da vida camponesa e extrativista. 



 58 

 
A promulgação da Lei Estadual nº 7.888/2022 no Piauí, embora celebrada como 

um marco jurídico, não pode ser entendida como conquista isolada nem como ponto de 

chegada. Trata-se de um reconhecimento tardio, fruto de décadas de luta autônoma das 

quebradeiras de coco organizadas, sobretudo através do Movimento Interestadual das 

Quebradeiras de Coco Babaçu (MIQCB), e não de iniciativa espontânea do Estado. A lei 

estabelece diretrizes como o livre acesso aos babaçuais mesmo em propriedades privadas, 

a proibição da derrubada das palmeiras, do uso de agrotóxicos e de práticas predatórias 

que comprometem a regeneração natural dos babaçuais. No entanto, a aplicação concreta 

dessa normativa enfrenta resistência direta dos grandes proprietários de terra e inércia dos 

próprios órgãos estatais, que muitas vezes operam a favor da lógica da monocultura e do 

agronegócio, em detrimento do extrativismo tradicional. 

Como já observaram lideranças do MIQCB, há um abismo entre a letra da lei e as 

condições reais de sua execução nos territórios: ausência de fiscalização, omissão nos 

conflitos fundiários e descontinuidade de políticas públicas estruturantes. Mesmo a 

criação de uma Comissão Estadual para monitoramento da lei, com participação das 

quebradeiras, carece de orçamento, cronograma de execução e respaldo técnico. O 

reconhecimento do modo de vida das quebradeiras como patrimônio cultural imaterial, 

embora simbolicamente importante, ainda não se traduziu em garantias efetivas de 

permanência nos territórios, nem em acesso justo às cadeias de comercialização do 

babaçu. O risco, como alertam teóricas como Silvia Federici (2017), é que o Estado 

incorpore a luta das mulheres apenas como imagem, esvaziando sua potência 

transformadora e reproduzindo uma lógica de captura institucional. 

Antes mesmo da sanção da lei em 2022, esse sentimento de descrença já rondava 

as falas das próprias quebradeiras, como expressa a quebradeira de coco Chica Lera:  

 

Sobre a questão do Babaçu Livre, gente, essa lei é uma lei difícil e já 

foi aprovada. Foi aprovada em alguns municípios do Maranhão e 

Tocantins. Agora na semana passada, a menina veio de Imperatriz, disse 

que ia levar para a Câmara dos Vereadores, para ser aprovada a Lei do 

Babaçu. Eu tive a notícia, assim por alto, que juntou um pouquinho de 
quebradeira, mas os vereadores mesmo não pisaram lá. Por que eles não 

foram? Porque os babaçuais estão dentro da terra deles, eles não querem 

[...] (2019, p. 85) 

 

Peço licença para contextualizar e apresentar essa, que talvez seja uma das 

maiores lideranças dentro dos babaçuais piauienses: Francisca dos Anjos da Silva, mais 

conhecida como Chica Lera, é uma das mais importantes e combativas lideranças do 

Movimento Interestadual das Quebradeiras de Coco Babaçu (MIQCB) no Piauí. Natural 



 59 

 
da comunidade São Domingos, no município de Esperantina, Chica Lera é quebradeira 

de coco, educadora popular e ativista, cujo nome passou a circular em fóruns nacionais e 

internacionais como símbolo da resistência dos povos tradicionais do Cerrado. 

Mulher negra, camponesa, formada nas escolas do babaçu e da luta coletiva, Chica 

é o que Paulo Freire chamaria de “intelectual orgânica do chão”. Não passou pelas 

universidades formais, mas sua pedagogia é a do cotidiano, do trabalho compartilhado, 

da fala certeira e da escuta atenta entre as mulheres. Ela atua há mais de duas décadas no 

MIQCB, participando de articulações com movimentos feministas, agroecológicos, 

quilombolas e ambientais, fazendo da palmeira um ponto de união entre gênero, território 

e ancestralidade.  

Chica também atua na formação política das mais jovens, ajudando a construir 

uma memória coletiva das lutas e a ampliar o repertório crítico das novas gerações de 

quebradeiras. Sua liderança é relacional, construída não pela imposição da fala, mas pelo 

acolhimento da escuta. 

Chica Lera é, portanto, mais do que uma militante: é síntese de uma epistemologia 

do território, onde o saber da floresta, o tempo da natureza e o cuidado com a vida coletiva 

se entrelaçam. Representa a recusa em desaparecer, uma presença que incomoda os 

poderosos, mas que fortalece o chão de onde brota o babaçu. 

O caso do babaçu revela uma outra paisagem social. Em vez de latifundiários e 

exportadores, o que se vê são comunidades locais, especialmente mulheres, que 

constroem modos de vida a partir da partilha do território, da reciprocidade e do cuidado. 

Como mostram Brito, Barros, Lima (2023), no artigo “Onde tem palmeira, tem uma 

quebradeira: Territorialidades, identidade e luta”, as quebradeiras não apenas colhem o 

coco: elas produzem o território. O babaçu não é apenas um recurso, mas um elo entre 

natureza e cultura, trabalho e afeto, espiritualidade e política. Esse contraste entre as duas 

palmeiras permite compreender melhor por que a invisibilização do babaçu nos planos 

oficiais não é uma falha técnica, mas uma opção política, que escolhe não reconhecer uma 

forma de viver e produzir que desafia o modelo dominante. 

A carnaúba, hoje em declínio, deixou como herança um modelo de extrativismo 

que concentrou renda e terras, sem democratizar acesso ou promover justiça 

socioambiental. Já o babaçu, mesmo diante da negligência estatal, permanece vivo graças 

à luta cotidiana das mulheres que insistem em quebrar o coco, circular seus produtos, 

ensinar os ofícios e defender o mato comum. Enquanto uma palmeira foi moldada ao 

mercado, a outra foi transformada em resistência. É nesse contraste que se revela a 



 60 

 
potência do extrativismo feminino, territorializado e autônomo; não como um modelo do 

passado, mas como uma proposta de futuro. 

O discurso oficial sobre desenvolvimento sustentável, presente em programas do 

Governo do Estado como o "Piauí Sustentável e Inclusivo" (2024), precisa ser tensionado 

a partir dessas experiências. Não basta adotar diretrizes de mitigação de impactos se elas 

não dialogam com os modos de vida já existentes. A sustentabilidade, para as 

quebradeiras, não é técnica: é vivência, é partilha, é cuidado com o território. Como 

afirma Leff (2006), trata-se de uma racionalidade ambiental que reconhece os saberes 

locais como fundantes de outro projeto civilizatório. 

A compreensão das dinâmicas territoriais e socioeconômicas no Piauí exige um 

olhar atento às distintas formas de apropriação e uso dos recursos naturais, especialmente 

as palmeiras babaçu e carnaúba, bem como a crescente monocultura da cana-de-açúcar. 

Cada um desses ciclos produtivos carrega implicações profundas para as comunidades 

locais, modos de vida, organização social e meio ambiente. Enquanto o extrativismo do 

babaçu representa um saber-fazer comunitário e feminino, ancorado em práticas 

sustentáveis e relações solidárias, o ciclo da carnaúba historicamente se articulou a uma 

lógica mais concentradora e mercantil, refletindo as estruturas tradicionais de poder 

regional. Em contraponto, a monocultura da cana-de-açúcar, expressão do agronegócio 

contemporâneo, impõe um modelo produtivo intensivo e muitas vezes predatório, que 

desconsidera as formas locais de convivência e apropriação do território. A tabela a seguir 

sintetiza essas diferentes dimensões, oferecendo uma visão comparativa que ilumina as 

tensões e contradições que atravessam o uso das palmeiras e o avanço da cana no estado, 

evidenciando os desafios para a construção de políticas públicas que dialoguem com a 

diversidade sociocultural e a justiça ambiental. 

 

Quadro 3: Comparação entre o Babaçu, a Carnaúba e a Monocultura da Cana-de-Açúcar no Piauí: 

Dinâmicas Socioeconômicas, Territoriais e Ambientais 

ASPECTO BABAÇU CARNAÚBA MONOCULTURA 

DA CANA DE 

AÇUCAR 

Contexto 

histórico 

Extrativismo 

tradicional, 

comunitário e 

ancestral, presente há 

séculos nas 

comunidades rurais 

do Piauí. 

Ciclo 

agroexportador no 

Piauí com auge 

entre as décadas 

de 1930 a 1950, 

ligado à 

exportação da 

cera e da palha. 

Expansão acelerada 

a partir do final do 

século XX, 

fortemente 

associada ao 

agronegócio e à 

agroindústria. 



 61 

 

Papel econômico Base para reprodução 

social local, 

especialmente para 

mulheres 

extrativistas; 

produção 

diversificada e 

multifuncional. 

Fonte principal de 

renda para elites 

regionais no auge 

do ciclo; 

economia 

concentrada em 

poucas mãos e 

exportadora. 

Setor-chave da 

economia moderna 

do estado, gerando 

emprego, porém 

com forte 

concentração e 

precarização. 

Relação social de 

trabalho 

Predominantemente 

feminino; trabalho 

coletivo e solidário, 

fundamentado em 

saberes ancestrais e 

comunitários. 

Trabalho 

masculino, 

hierarquizado, 

pautado por 

relações de poder 

e exploração 

intensiva; pouco 

controle dos 

trabalhadores. 

Trabalho 

assalariado, 

frequentemente 

precarizado, com 

forte adoção de 

tecnologias e 

controle 

empresarial. 

Dimensão 

territorial 

Territorialidade 

comunitária, acesso 

coletivo e gestão 

sustentável dos 

babaçuais; produção 

ligada ao território 

comum. 

Território sob 

controle fundiário 

concentrado, uso 

intensivo e quase 

exclusivamente 

comercial do 

recurso. 

Monocultura 

expansiva, 

avançando sobre 

territórios 

tradicionais, 

promovendo 

desmatamento e 

alterando 

ecossistemas locais. 

Impactos 

socioambientais 

Manutenção da 

biodiversidade e 

equilíbrio ecológico; 

práticas sustentáveis e 

tradicionais de 

manejo. 

Esgotamento dos 

recursos naturais e 

degradação 

ambiental 

progressiva pelo 

modelo intensivo. 

Esgotamento dos 

recursos naturais e 

degradação 

ambiental 

progressiva pelo 

modelo intensivo. 

Visibilidade 

institucional 

Invisibilização nas 

políticas públicas e 

planos oficiais; 

ausência de 

reconhecimento e 

suporte 

governamental. 

Reconhecimento 

simbólico como 

patrimônio 

cultural e natural, 

mas ciclo em forte 

declínio 

econômico e 

social. 

Incentivo estatal 

robusto, incluindo 

financiamentos e 

políticas públicas 

favoráveis ao 

agronegócio da 

cana. 

Resistência e 

agência 

Fortes movimentos de 

resistência, liderados 

por mulheres; 

construção política e 

cultural centrada no 

cuidado e comunhão. 

Resistência tímida 

ou ausente; 

modelo sucumbiu 

sem alternativa 

organizada dos 

trabalhadores. 

Crescente 

contestação social e 

ambiental, com 

mobilizações de 

movimentos sociais 

e ONGs ambientais. 

Significado 

simbólico 

Símbolo de vida, 

identidade cultural, 

autonomia feminina e 

conexão espiritual 

com a natureza. 

Símbolo do 

progresso e 

desenvolvimento 

econômico 

tradicional, 

Representa 

modernidade, 

produção em escala 

e crescimento 

econômico, mas 



 62 

 

associado a elites 

locais. 

com controvérsias 

quanto à justiça 

socioambiental. 
Fonte: autora 

A análise comparativa entre o babaçu, a carnaúba e a monocultura da cana-de-

açúcar revelam tensões profundas no modo como o território e seus recursos são 

apropriados, valorizados e disputados no Piauí. Como destaca Queiroz (2006), o ciclo da 

carnaúba configurou um modelo extrativista tradicional, porém marcado por relações de 

poder patriarcais e centralização econômica, um padrão que reproduziu desigualdades e 

limitou a autonomia dos trabalhadores locais. Por outro lado, o extrativismo do babaçu, 

protagonizado majoritariamente por mulheres quebradeiras, constitui um saber-fazer 

ancestral que articula práticas sustentáveis e comunitárias, desafiando as formas 

convencionais de exploração e mercantilização da natureza (Azevedo et al., 2023; 

Barbosa, 2007). 

No entanto, esse extrativismo feminino e territorializado permanece 

marginalizado nas políticas públicas e invisibilizado em mapas e planos oficiais, o que 

dificulta o reconhecimento institucional das comunidades tradicionais e compromete a 

efetividade de políticas voltadas ao desenvolvimento rural sustentável (CEPRO, 2022). 

Simultaneamente, a expansão da monocultura da cana-de-açúcar, impulsionada por 

incentivos estatais e pela lógica do agronegócio, avança sobre os territórios tradicionais, 

provocando degradação ambiental, precarização do trabalho e erosão dos modos de vida 

camponeses (Costa, 2021). 

Essa dinâmica evidencia como as palmeiras no Piauí, quer sejam babaçu ou 

carnaúba, não são apenas recursos naturais, mas também símbolos e agentes de disputas 

políticas e culturais sobre o controle do território, os modos de produção e as formas de 

vida. Portanto, compreender as diferenças e conexões entre esses ciclos produtivos é 

fundamental para pensar alternativas que superem o paradigma hegemônico do 

desenvolvimento, pautando-se no reconhecimento da diversidade sociocultural e na 

justiça ambiental (Leff, 2006). 

A seguir, aprofundaremos a análise sobre o município de União, com foco em sua 

trajetória histórica, sua estrutura agrária e os conflitos socioambientais que tensionam as 

relações entre comunidades camponesas e o capital agroindustrial. O que está em jogo, 

como veremos, é a própria possibilidade de permanência no território para mulheres que 

encontram no babaçu não apenas o sustento, mas o sentido da vida coletiva. 

 



 63 

 

2.1 Transformações produtivas e apagamentos: o Piauí que deixou o babaçu 

para trás 

 

Nas últimas décadas, os territórios tradicionalmente ocupados por comunidades 

extrativistas no Piauí vêm enfrentando uma transformação estrutural profunda, 

impulsionada pela modernização agrícola e pelo avanço do agronegócio. Esse processo 

não se dá de forma neutra ou técnica: ele carrega em si uma violência lenta, mas 

persistente, que desestrutura os modos de vida camponeses e extrativistas, invisibiliza os 

saberes das mulheres e impõe uma lógica produtivista desconectada da vida local. 

Na região de União, as quebradeiras de coco relatam essas transformações como 

uma espécie de desmanche do mundo que conheciam. Dona Rosa, moradora da 

comunidade Formosa, relata que antigamente era só palmeira, elas caminhavam 

livremente, quebravam e riam; hoje, tudo está cercado, não podem mais passar nem catar, 

até o mato ficou com dono. Esse sentimento de perda territorial é partilhado por diversas 

mulheres ouvidas durante a pesquisa de campo. As mudanças não vieram acompanhadas 

de consulta prévia, compensações ou alternativas. A chegada das empresas e das 

monoculturas impôs uma reconfiguração do espaço rural que, como lembra Leff (2006), 

desconstrói as racionalidades ecológicas locais em nome de uma modernização seletiva 

e concentradora. 

O agronegócio chegou dizendo que ia trazer progresso, mas tirou a água, matou a 

palmeira e deixou as comunidades sem saber onde quebrar coco. Que progresso é esse 

que empurra as pessoas para fora da própria terra? Essa declaração, incorporada ao corpo 

do texto, evidencia a dimensão de perda material e simbólica imposta às comunidades. 

O modelo de desenvolvimento adotado no Piauí ao longo das últimas décadas 

priorizou o crescimento industrial e a produtividade voltada para exportação, deixando 

de lado os arranjos socioprodutivos sustentáveis das comunidades tradicionais. A 

instalação da COMVAP, por exemplo, alterou radicalmente a paisagem do território Entre 

Rios: babaçuais foram substituídos por canaviais, áreas coletivas foram cercadas e rios 

antes perenes passaram a secar nos meses mais quentes, como observam diversos 

moradores locais. 

Esse processo produziu um tipo de apagamento ambiental e cultural, no qual o 

saber das quebradeiras, transmitido oralmente, vivido no corpo e sustentado pela 

experiência, foi sendo desvalorizado e silenciado. Dona Raimunda, do Novo Nilo, 

recorda que a comunidade foi ficando para trás, as meninas novas não querem mais 



 64 

 
quebrar coco porque não há onde quebrar, as palmeiras estão sumindo e quando falam, 

dizem que isso é coisa do passado. 

Esse ficar para trás não é uma escolha das comunidades, mas o resultado de um 

modelo que não reconhece a importância do extrativismo como prática econômica, 

ecológica e cultural. Como enfatiza Barbosa (2007), o trabalho das quebradeiras carrega 

uma dimensão política que desafia as estruturas patriarcais, fundiárias e produtivistas do 

campo. 

A substituição das palmeiras por monoculturas, além de comprometer a 

biodiversidade local, desorganiza as redes de solidariedade que sustentavam as práticas 

extrativistas. Dona Fátima, uma das organizadoras da Feira do Babaçu Livre, observa que 

antes a comunidade se ajudava para catar o coco; hoje, há lugares onde nem existe mais 

coco. Onde antes havia palmeira, agora há cerca, e é preciso andar mais de uma hora para 

encontrar quantidade suficiente. Isso cansa o corpo e entristece a alma. 

Esse cansaço é físico, mas também simbólico. As mulheres que resistem carregam 

nas costas não apenas o peso do saco de coco, mas também a memória de um tempo em 

que suas práticas eram respeitadas. Resistir, hoje, é também recusar o apagamento e 

manter viva a cultura do babaçu como forma de existência digna e coletiva. 

As transformações produtivas no território de União, portanto, não podem ser 

compreendidas apenas por meio de indicadores econômicos. É preciso escutar as vozes 

que narram a devastação silenciosa, as perdas invisíveis, os deslocamentos internos e a 

luta constante pela permanência. 

O que está em jogo não é apenas o espaço geográfico, mas a própria possibilidade 

de seguir vivendo conforme uma ética de cuidado, reciprocidade e conexão com a 

floresta. Contra o avanço de um modelo que promove a monocultura da cana, as mulheres 

quebradeiras reafirmam o valor do babaçu como modo de vida, identidade e futuro. 

 

2.2 União: entre raízes fundiárias e resistência feminina 

 

O município de União, localizado na microrregião de Teresina e inserido no 

Território de Desenvolvimento Entre Rios, é uma síntese das contradições que marcam o 

campo piauiense: uma história de exclusão territorial, marcada pela violência fundiária, e 

uma atualidade pulsante de resistência camponesa, especialmente protagonizada por 

mulheres. Sua trajetória fundiária remonta à ocupação luso-brasileira, quando curraleiros, 

religiosos e militares adentraram o sertão para subjugar povos indígenas como 



 65 

 
Tremembés e Tabajaras e consolidar uma estrutura agrária baseada na pecuária extensiva 

(NUNES; ABREU, 1995). Tal dinâmica não apenas expropriou territórios originários, 

mas instaurou uma lógica de dominação que persiste até hoje. Segundo os autores: 

 

[...] o motivo maior e subjacente a essa tarefa era o de limpar 

a área, deixando-a desimpedida e livre para instalarem currais 

de gado e receberem posteriormente o título sesmarial das 

terras conquistadas (NUNES; ABREU, 1995, p. 85). 

 

Esse processo fundiário e de exclusão marcou profundamente a organização do 

território. A formação do povoado Estanhado, embrião do atual município, data do século 

XIX, e sua elevação à condição de vila com o nome de União ocorreu oficialmente em 

1853, com a criação da Paróquia de Nossa Senhora dos Remédios. A oficialização como 

cidade deu-se em 1899, por meio do Decreto Estadual nº 1 (NUNES, 1937, p. 266-267). 

A figura do Barão de Gurguéia é central nesse processo, não apenas como doador 

das terras, mas como exemplo do coronelismo que se estabeleceu como forma dominante 

de organização política e social no Piauí oitocentista. Como analisa Leal (1975), o 

coronelismo implicava uma estrutura de dominação local baseada no controle dos 

recursos, na manipulação eleitoral e na mediação clientelista entre Estado e população. 

A formação histórica de União, portanto, está estreitamente ligada às dinâmicas 

de poder rural, à concentração fundiária e à exclusão dos grupos subalternizados, 

especialmente os indígenas e camponeses. Essa herança se reflete até hoje na estrutura 

social do município e nas desigualdades que atravessam suas comunidades urbanas e 

rurais. 

Do ponto de vista físico, União apresenta uma área de aproximadamente 1.173 

km² e está localizada entre os rios Parnaíba e seus afluentes, o que justifica seu nome. O 

relevo é marcado por morros isolados, como o Morro do Urubu, e o clima tropical 

apresenta variações entre 21°C e 36°C, com média pluviométrica de 1.200 mm anuais, 

concentrada entre os meses de fevereiro e abril 

Ao observarmos a configuração espacial do município de União, o contraste entre 

centro urbano e áreas rurais salta aos olhos. O mapa elaborado pelo IBGE (Figura 2) ainda 

em 2000 já evidenciava uma fragmentação territorial que pouco dialogava com a 

realidade das comunidades extrativistas. A concentração de infraestrutura e serviços 

básicos no núcleo urbano e em torno da BR-343 reforça um padrão de centralidade 

administrativa que tende a marginalizar os pequenos povoados, como Zundão dos 

Camilos, Novo Nilo, Formosa e tantos outros. Tais localidades, apesar de sua densidade 



 66 

 
social e importância cultural, permanecem como manchas periféricas nos mapas oficiais, 

ora omitidas, ora reduzidas à condição de “zona rural genérica”. 

 

FIGURA 3: MAPA DE UNIÃO – PI 

FONTE: IBGE. Sistema de Coordenadas Geográficas, 2000. 

 

A ausência de detalhamento cartográfico reflete e reforça a desigualdade histórica 

no acesso à terra, à moradia digna, à água potável, à energia elétrica e aos direitos 

territoriais. Como apontam Nunes e Abreu (1995), a gênese fundiária de União, marcada 

pela doação de terras e posterior consolidação do coronelismo, legou ao município uma 

configuração espacial excludente, onde o mapa desenha, literalmente, quem é visto e 

quem é esquecido. O espaço vivido pelas quebradeiras de coco, com seus saberes 

territoriais, suas trilhas de babaçu, seus quintais produtivos e suas relações comunitárias, 

não encontra correspondência nos instrumentos técnicos de gestão pública. Esse 

apagamento cartográfico tem efeitos materiais: dificulta o acesso a políticas públicas, 

compromete a regularização fundiária e inviabiliza a participação efetiva dessas 

comunidades nos processos de planejamento. Assim, o mapa do IBGE não apenas mostra 

o território: ele também revela aquilo que o Estado prefere não ver ou que escolhe apagar. 

Para além da representação básica do território municipal, é fundamental observar 

como os mapas que buscam detalhar os povoados de União também contribuem para uma 

cartografia seletiva, na qual algumas localidades são nomeadas e reconhecidas, enquanto 

outras permanecem ignoradas, ou mesmo apagadas, apesar de sua relevância histórica, 



 67 

 
social e produtiva. A Figura 3 apresenta um desses mapas, que, mesmo mais recente, ainda 

revela lacunas significativas. Algumas comunidades extrativistas, como Zundão dos 

Camilos e Novo Nilo, aparecem de forma marginal ou apenas sob designações genéricas, 

dificultando seu reconhecimento institucional e acesso a políticas públicas territoriais. 

FIGURA 4 – MAPA DOS POVOADOS DE UNIÃO - PI 

 

União abriga uma diversidade de comunidades rurais, ainda que não exista um 

levantamento oficial completo. Entre as comunidades identificadas estão Zundão dos 

Camilos, Zundão dos Binhas, Novo Nilo, Formosa e Divinópolis. Essas localidades são 

marcadas por baixa infraestrutura, forte dependência da agricultura familiar e um sistema 

produtivo que combina atividades agrícolas, extrativistas e de criação de pequenos 

animais. 

A hidrografia do município é dominada pelo Rio Parnaíba, que, além de abastecer 

a população, é utilizado para pesca, transporte e práticas culturais tradicionais. Embora o 

Parnaíba seja o único rio de grande porte a banhar o território, há dezenas de riachos, 

lagoas e olhos d’água que, segundo Nunes (1937), "refrescam em todos os sentidos o seu 

solo riquíssimo" (p. 270). 

A fauna regional, descrita por Odilon Nunes em sua monografia histórica, é rica e 

diversificada. Inclui espécies como lobo-guará, tatu-canastra, onça-pintada, veado-

mateiro, macaco-prego, tamanduá-bandeira e várias aves, como o saci e o ferreirinho-de-

testa-parda. Essa biodiversidade, entretanto, vem sendo ameaçada pela expansão das 

monoculturas, do desmatamento e da pressão sobre os recursos naturais. 



 68 

 
No início do século XX, já se reconhecia o potencial agrícola e geográfico da 

cidade de União. Baptista (1920, p. 113) registrou que,  

 

[…] solo fecundo de boas matas, próprias à cultura em grande escala de 
cereais e legumes, e mais ainda, excelente para a cultura do algodão, 

está a interessante cidade de União […] Pela sua posição topográfica, 

pelos seus recursos naturais, pela relativa facilidade de suas 

comunicações com o norte e sul do Estado, através da navegação 

fluvial, é uma das cidades mais florescentes e de um grande futuro para 

o Estado. 

 

Essa riqueza natural também foi ressaltada por Costa (2018), ao afirmar que a 

região do Entre Rios entra na rota de possibilidades do bem-viver, por suas terras férteis, 

boas para o cultivo e ricas em água, rios Parnaíba e Poti, que cortam aquelas terras e as 

matas extensas de babaçuais, que vicejaram aos olhos dos sertanejos após longas 

travessias.  

A geografia física de União é marcada por uma configuração hidrográfica 

privilegiada, cortada por rios como o Parnaíba e o Poti, além de dezenas de riachos, olhos 

d’água e lagoas. A vegetação predominante é a Mata dos Cocais, com forte presença de 

babaçuais, carnaúbas e buritizeiros, formando um bioma de transição rico em 

biodiversidade e fundamental para o extrativismo vegetal tradicional. Franciosi (2022) 

ressalta a importância dessa vegetação na manutenção das práticas extrativistas e da 

cultura camponesa. Esse cenário, no entanto, sofre intensas pressões da expansão 

agroindustrial. 

Com cerca de 1.173 km², União abriga uma diversidade de comunidades rurais 

que vivem majoritariamente da agricultura familiar, da criação de pequenos animais e do 

extrativismo do babaçu. Zundão dos Camilos, Zundão dos Binhas, Formosa, Novo Nilo 

e Divinópolis são algumas dessas localidades, marcadas pela ausência crônica de 

infraestrutura e pela invisibilidade política. Nessas comunidades, práticas como a 

produção de farinha, a criação de animais em regime de terreiro e o beneficiamento do 

coco babaçu seguem como pilares da reprodução da vida camponesa. 

A tradição extrativista se revela também nas relações sociais e culturais 

estabelecidas no interior dessas comunidades. O território é mais do que um espaço 

geográfico: é um espaço afetivo, simbólico e político. Brandão (2015) nos lembra que os 

territórios camponeses são construídos na relação entre memória, ancestralidade e 

práticas produtivas, o que é visível em União na forma como se organiza a vida cotidiana 



 69 

 
das famílias. A casa, o quintal, a roça e o mato são partes de um mesmo sistema de 

pertencimento e sustentabilidade. 

O avanço do agronegócio, no entanto, tem imposto mudanças profundas nessa 

organização. A monocultura da cana-de-açúcar, impulsionada por empresas como a 

COMVAP, transformou extensas áreas de babaçuais em plantações mecanizadas que 

consomem água, contaminam o solo com agrotóxicos e reduzem drasticamente a 

biodiversidade. Como aponta Costa (2021), o agronegócio reorganizou os sistemas 

produtivos e reconfigurou as relações sociais nas comunidades, precarizando as 

condições de trabalho e introduzindo um modelo de renda complementar e temporária. 

Esse processo de expropriação simbólica e material acirra os conflitos fundiários 

e gera insegurança territorial, especialmente entre posseiros e agricultores sem título. A 

figura do morador agregado, tal como descrita por Motta (2009) e Santos (2023), revela 

como as formas de dependência e subordinação se mantêm camufladas sob aparências de 

liberdade, impondo limites às possibilidades de luta coletiva por direitos. 

Apesar das adversidades, as comunidades têm reagido. Em Zundão dos Camilos, 

por exemplo, a realização da Feira do Babaçu Livre consolidou-se como uma estratégia 

de afirmação territorial e de visibilidade política. Organizada majoritariamente por 

mulheres, a feira mobiliza saberes e produtos que vão do azeite artesanal ao artesanato, 

passando por doces, carvão e sabão, tudo extraído do babaçu e produzido em redes de 

cooperação familiar e comunitária. 

O papel das mulheres é decisivo nesse processo. Como destaca Costa (2018), são 

elas que articulam os vínculos de solidariedade, praticam a medicina tradicional, 

organizam as formas de ajuda mútua e mantêm vivas as práticas religiosas e culturais. A 

Feira do Babaçu Livre é, assim, um espaço de reconhecimento dessas múltiplas funções 

femininas, que vão além da produção econômica e alcançam dimensões políticas, afetivas 

e espirituais. 

A seguir, aprofundaremos a vivência concreta da comunidade de Zundão dos 

Camilos, analisando a prática do extrativismo como forma de resistência frente à 

expansão do capital e como expressão de um modelo alternativo de desenvolvimento, 

centrado na vida, na partilha e na permanência no território. 

 

2.3 Zundão dos Camilos: a terra onde o coco é raiz, herança e reexistência 

 



 70 

 
Zundão dos Camilos não é apenas uma comunidade rural no município de União; 

é um território de memória, luta e pertença, cujo nome carrega a marca da história agrária 

da região. A localidade surgiu em terras que pertenciam originalmente a uma família 

conhecida como "os Camilos", de onde deriva o nome da comunidade. Durante décadas, 

essa família controlou vastas porções de terra na região, em uma configuração fundiária 

típica do Piauí oitocentista. No entanto, com o tempo, a presença de famílias camponesas, 

muitas oriundas de migrações internas impulsionadas pela seca e pela expulsão de outras 

áreas, reconfigurou a posse territorial. 

A história da comunidade é marcada por um processo de ocupação silenciosa, 

popular e profundamente enraizada no trabalho camponês e no extrativismo do babaçu. 

Como lembra a quebradeira de coco Maria Cleidinar Moreira, de 51 anos: “Ninguém sabe 

direito, mas a partir da década de 1940 eles iam construindo casinhas e dando pra quem 

chegava.” Essa memória aponta para a formação de um território a partir da prática, e não 

da escritura. A terra era compartilhada de maneira informal, como parte de um arranjo 

que, à primeira vista, parecia generoso. No entanto, o gesto de “dar a terra” escondia um 

pacto desigual: “A gente morava na terra, mas trabalhava para o dono como se fosse um 

aluguel”, completa Cleidinar, evidenciando que a ocupação vinha atrelada à 

subordinação, e não à autonomia. 

José de Souza Martins (1981) analisa esse tipo de relação como a condição do 

“morador”, figura comum nas regiões rurais brasileiras marcada pela ambiguidade entre 

pertencimento e subordinação. Trata-se de um trabalhador que reside na terra, cultiva o 

solo e cuida dos recursos naturais, mas não detém nenhum direito formal sobre o 

território. Sua permanência está condicionada a obrigações tácitas para com o 

proprietário, que detém o controle simbólico e material da terra. O vínculo, embora não 

formalizado juridicamente, é sustentado por práticas rotineiras de dependência, 

obediência e sujeição. Nesse contexto, o ato de “dar casinhas”, como relatado pelas 

quebradeiras, funciona menos como gesto de generosidade e mais como mecanismo de 

controle social, uma forma de manter a comunidade sob tutela, restringindo o acesso 

pleno à terra e aos direitos que dela deveriam decorrer. 

Carlos Rodrigues Brandão oferece ferramentas analíticas para compreender essa 

realidade. Ao discutir comunidades tradicionais, ressalta que estas são: “o lugar humano 

da vida... o lugar social arrancado da natureza, ou nela encravado, no qual as pessoas se 

reúnem para viver suas vidas e dar um sentido a elas” Essa definição dialoga diretamente 

com a vivência das quebradeiras: comunidade é morada construída coletiva e ritualmente 



 71 

 
no tempo e no território, mesmo que marcada por relações desequilibradas com os 

supostos detentores do poder oficial. Quando a lógica do lucro avança, o território torna-

se mercadoria e o trabalho coletivo se distorce em aluguel informal. 

Assim, quando se fala da "generosidade" da família Camilos, percebe-se que ela 

era ambígua: garantia moradia, mas em troca de subalternidade autoritária. Esse pacto, 

aparentemente benevolente, oblitera os direitos à autonomia e à autodeterminação. Para 

Brandão, a comunidade tradicional emerge num instante de convivência com a natureza, 

de saberes compartilhados e de identidade construída junto à terra. O regime de “posse-

trabalho” interrompe esse viver pleno e substitui a memória coletiva por uma economia 

de subsistência controlada, o que revela a necessidade de retomar a luta não apenas pelo 

território físico, mas pelo direito simbólico de existir enquanto comunidade autônoma. 

Essas famílias, sem títulos formais, ocuparam e cultivaram a terra de forma 

solidária, transformando-a em espaço de convivência, trabalho e ancestralidade. O nome 

da família fundiária permaneceu, mas foi ressignificado pelas práticas coletivas que 

deram origem à comunidade como é hoje. Essa reapropriação simbólica do território 

marca o início de uma história de resistência camponesa no Zundão, forjada no cotidiano 

das mulheres quebradeiras de coco e na organização popular. 

Esses relatos revelam que a constituição do território se deu muito antes do Estado 

reconhecer sua existência. A memória oral é o principal arquivo da comunidade. Como 

lembra Eliza, quebradeira e liderança local: "Aqui tudo é de boca. O mato, a terra, a 

palmeira... ninguém tem papel, mas a gente tem raiz. Meu avô foi enterrado aqui. Isso 

vale mais que documento." 

A construção do território foi marcada pela partilha coletiva dos recursos naturais. 

O babaçu, nesse contexto, sempre foi mais do que uma árvore: era o que unia famílias, 

era o sustento compartilhado. Dona Eliza menciona:  

 

A gente nunca pega tudo de uma vez, não. A gente cutuca, só pra cair o 

que tá no tempo certo. O que cai é da gente, o que fica é da próxima. 

Porque a palmeira não é só de uma pessoa, é de todas nós. Se a gente 

derruba o cacho todo, a outra que vier depois vai encontrar o quê? Aqui 
ninguém é criada pra ser sozinha, a gente aprendeu a viver partilhando, 

dividindo o coco, a farinha, o tempo. Babaçu é assim também: tem que 

ter respeito, tem que deixar pra outra mulher também tirar o dela. 

 

Essa partilha define um modo de existência: o território de Zundão é resultado de 

um processo de ocupação coletiva, não violento, guiado por uma ética da reciprocidade e 

por uma política da solidariedade cotidiana. Não se trata apenas de habitar um espaço 



 72 

 
físico, mas de construir um lugar de pertença a partir do trabalho comum, da escuta entre 

vizinhos, da roda de histórias, do benzimento das crianças, da ajuda mútua nos tempos de 

colheita. 

É nesse chão compartilhado que se ergue o sistema produtivo local, baseado na 

agricultura de subsistência, na criação de pequenos animais e, sobretudo, na coleta e 

beneficiamento do coco babaçu. Como explica Cleudinar, agricultora e quebradeira: 

 

Eu acordo às 5h. Primeiro cuido da horta, depois vou catar o coco. Às 
vezes sozinha, às vezes com minha menina. Quando tem muito, a gente 

faz mutirão. No outro dia, a gente faz o azeite, rala pra farinha, guarda 

a casca pro carvão. Nada se perde. 

 

Esse "nada se perde" é mais do que prática econômica, é pedagogia territorial. 

Trata-se de um conhecimento complexo, passado entre gerações, que envolve botânica, 

culinária, espiritualidade e economia. A floresta, nesse contexto, é mais que recurso: é 

escola, é templo, é ventre. Quebrar coco, aqui, é gesto ancestral e cotidiano, é economia 

e rito, é sustento e cultura. 

A história de Zundão também é feita de enfrentamentos. Nos últimos vinte anos, 

a pressão do agronegócio se intensificou. A proximidade dos canaviais da COMVAP, as 

cercas em áreas outrora livres e os conflitos fundiários têm se tornado constantes. Como 

relata dona Eliza: "Já teve vez de trator passar perto da casa de gente. Já teve ameaça, 

teve papel dizendo que aqui era deles. Mas nós não saímos. A terra é nossa pelo tempo." 

A tensão se intensifica com o avanço do capital sobre os babaçuais. A derrubada 

das palmeiras é acompanhada de promessas de progresso, enquanto a realidade é a 

expulsão silenciosa de mulheres, de saberes, de histórias. A criminalização das práticas 

extrativistas, os impedimentos ao acesso às matas, a ausência de políticas de apoio à 

agricultura camponesa e o silêncio estatal diante dos conflitos tornam a vida no campo 

uma luta cotidiana por dignidade. 

A resistência se dá em múltiplas frentes. A realização da Feira do Babaçu Livre é 

uma delas, como já mencionado anteriormente, é espaço de comercialização, mas também 

de articulação política. É ali que se discutem os direitos das quebradeiras, o acesso a 

políticas públicas, os desafios do campo.  

A 8ª Feira do Babaçu Livre, realizada em 2024, é uma síntese visual e vivencial 

dessa potência. Mais do que um espaço de circulação de produtos, ela se consolidou como 

território performativo de afirmação política e cultural. Nas imagens abaixo, observa-se 

não apenas a diversidade de produtos derivados do babaçu, como azeites, doces, carvão, 



 73 

 
mas também o protagonismo das mulheres na organização do evento, na mediação de 

debates e na criação de redes de solidariedade. A feira se torna, assim, espaço-tempo de 

encontro entre o saber ancestral e a luta contemporânea, entre o cuidado com a terra e o 

enfrentamento político das estruturas que tentam expulsá-las do território. 

 

FIGURA 5:  8º FEIRA DO BABAÇU LIVRE DA COMUNIDADE ZUNDÃO DOS 

CAMILOS 

 

 

FIGURA 6: VARIEDADE DE PRODUTOS APRESENTADOS NA FEIRA 

 

FIGURA 7: COMPETIÇÃO MASCULINA DE “QUEM QUEBRA MAIS COCO BABAÇU” 

 



 74 

 
FIGURA 8: BARRACA COM PRODUTOS PRODUZIDOS PELA COMUNIDADE ZUNDÃO 

DOS CAMILOS 

 

Fonte: arquivo pessoal / Pesquisa de campo, 2024. 

 

Essas imagens revelam o que Silvia Federici (2019) chama de “economia do 

cuidado ampliada”: um sistema onde o trabalho das mulheres não apenas sustenta a 

reprodução da vida, mas também alimenta redes políticas, afetivas e espirituais. Em um 

contexto de esvaziamento de políticas públicas e avanço do capital sobre os territórios, a 

feira atua como contra espaço, onde a memória se atualiza em prática coletiva, e onde o 

babaçu não é apenas fruto: é símbolo de resistência, linguagem política e matéria de 

futuro. 

Na feira, o azeite, o sabão, os doces, o carvão, o artesanato ganham formas e vozes. 

Mulheres que foram empurradas à margem se colocam no centro do território. A feira é 

palco e trincheira, é símbolo de uma economia do cuidado que resiste à lógica do lucro. 

É lugar de afirmação: o babaçu é nosso, o território é nosso, o futuro também. 

Zundão dos Camilos é, assim, um território político de afirmação, mas também de 

sobrevivência diante de dinâmicas históricas persistentes de concentração fundiária e 

poder patriarcal. A estrutura agrária que moldou o território camponês no Piauí não se 

dissolveu com o tempo: ela se atualiza em novas formas de dominação e controle, como 

mostram os conflitos em torno do babaçu. O que se vê hoje ecoa a tradição coronelista 

que marcou o Nordeste por décadas. 

É inevitável traçar paralelos entre essa realidade e outras experiências no 

município de União, como o caso da comunidade extrativista de Novo Nilo, onde a figura 

do coronel Gervásio, proprietário da antiga GECOSA (Indústrias Reunidas Gervásio 

Costa S/A), sintetiza esse legado. Assim como os Camilos detinham vastas áreas e 

impunham uma lógica de controle informal, Gervásio construiu seu poder sobre a 



 75 

 
exploração da terra e o domínio político das populações locais. Seu império rural era 

sustentado por relações de subordinação típicas do coronelismo clássico: o favor em troca 

de lealdade, a imposição silenciosa de regras e o controle sobre os corpos, especialmente 

os corpos das mulheres. 

Nos relatos das quebradeiras de Zundão e Novo Nilo, há ressonâncias claras: a 

vigilância constante sobre o trabalho, a apropriação dos frutos coletados, a expulsão de 

famílias que ousavam questionar o poder. Se no passado o coronel controlava as urnas, 

os títulos e as armas, hoje o poder se encarna nas empresas, nas cercas e nos silêncios 

institucionais. Mas a resistência também se reconfigura. Ao ocuparem o espaço público 

com suas feiras, seus produtos e suas narrativas, as mulheres quebram não apenas coco, 

mas estruturas históricas de exclusão. 

Ao se manterem na terra, ao organizarem mutirões, ao reivindicarem políticas, ao 

transmitirem saberes, essas mulheres constroem uma reexistência. Um modo de viver que 

desobedece à lógica da concentração e da monocultura, e que insiste em afirmar o babaçu 

como direito, a terra como memória e o futuro como horizonte compartilhado. 

 

2.4 O babaçu como território de memória e futuro 

 

O que se apresenta ao longo deste capítulo é mais que uma análise territorial: é a 

tentativa de colocar em diálogo múltiplos tempos e vozes, resgatando a dignidade de 

experiências historicamente silenciadas. O território Entre Rios, e em especial o 

município de União, abriga muito mais que estatísticas de baixa renda ou índices de 

produtividade. Ele abriga histórias que se entranham no chão batido, nos babaçuais 

retorcidos pelo sol, nas feiras organizadas com mãos firmes e nas palavras que 

sobrevivem ao esquecimento. 

A presença das quebradeiras de coco não é periférica ao debate sobre 

desenvolvimento: ela é central. São elas que, com seus corpos marcados pelo trabalho e 

sua inteligência ancestral, oferecem uma alternativa radical ao modelo de progresso 

pautado na monocultura e na subordinação das formas de vida tradicionais. O que se viu, 

nas falas e gestos dessas mulheres, foi a força de um conhecimento forjado na resistência 

e mantido com persistência diante do descaso do Estado e da violência dos grandes 

empreendimentos agroindustriais. 

A lógica do capital, ao cercar terras, derrubar palmeiras e silenciar matas, não 

destrói apenas o meio ambiente. Ela apaga possibilidades de existência. Nesse sentido, a 



 76 

 
luta pelo babaçu não é apenas uma demanda por acesso a recursos naturais: é uma luta 

por tempo, por memória, por dignidade e por reconhecimento. É uma forma de insistir 

que o desenvolvimento precisa, antes de tudo, ser enraizado na vida e não nas planilhas. 

As mulheres de Zundão dos Camilos, de Novo Nilo, da Formosa e de tantas outras 

comunidades não esperam que o futuro lhes seja entregue: elas o constroem diariamente 

com gestos pequenos e potentes; ao preparar o azeite, ao dividir o coco, ao ensinar suas 

filhas, ao plantar o quintal, ao ocupar as feiras. Cada uma dessas ações é, em si, uma 

forma de planejar o amanhã. 

O extrativismo do babaçu, portanto, deve ser compreendido como uma tecnologia 

social de resistência e de invenção de futuro. Não se trata apenas de extrair o fruto da 

palmeira, mas de preservar um modo de vida coerente com o território, com o corpo e 

com a história coletiva. É um fazer que mobiliza dimensões espirituais, ecológicas e 

políticas, e que se sustenta na ética do cuidado, da partilha e da permanência. 

Reafirmar a centralidade das quebradeiras de coco é, assim, afirmar a 

possibilidade de um desenvolvimento que não exclui; que escuta, aprende e transforma a 

partir dos saberes locais. Um desenvolvimento que não expulsa, mas acolhe. Um modelo 

de sociedade que, ao invés de eliminar o passado em nome do progresso, reconhece nas 

práticas ancestrais a chave para um futuro mais justo e enraizado. 

É nessa perspectiva que este trabalho se insere: como documento de memória, 

denúncia e celebração. Memória do que foi apagado, denúncia do que segue sendo 

violado, e celebração do que ainda resiste, no som da casca do coco se partindo, no cheiro 

do azeite sendo fervido, na roda de conversa à sombra da palmeira. Aqui, o babaçu não é 

apenas árvore: é território, é história, é política viva. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 77 

 

3.  ENTRE A PALMA E A CANA: O AGRONEGÓCIO, A RESISTÊNCIA DAS 

QUEBRADEIRAS E O DESCOMPASSO DO DESENVOLVIMENTO 

 

No coração do Nordeste brasileiro, entre as margens do Rio Parnaíba e os campos 

cada vez mais domados pelo avanço do monocultivo, sobrevive uma economia silenciosa, 

invisibilizada pelas estatísticas do PIB e pelas manchetes dos jornais. É nesse espaço que 

pulsa a vida das quebradeiras de coco babaçu, como as do Zundão dos Camilos, em União 

(PI), que há décadas sustentam suas famílias com o trabalho árduo, coletivo e ancestral 

do extrativismo. O babaçu, para essas mulheres, não é apenas matéria-prima: é território, 

identidade, sustento, cultura e espiritualidade. Entretanto, essa economia do cuidado, da 

partilha e da mata vem sendo sistematicamente engolida por um modelo de agronegócio 

que opera como rolo compressor sobre modos de vida considerados “improdutivos” aos 

olhos do capital. 

O agronegócio, como sustentáculo do modelo de desenvolvimento econômico 

brasileiro, vem sendo exaltado por sua capacidade de gerar divisas, aumentar exportações 

e alimentar o mercado global. Araújo, Oliveira e Monteiro (2017) destacam que ele 

representa um dos principais pilares da economia nacional, sendo responsável por parcela 

significativa do Produto Interno Bruto. No entanto, essa face grandiosa e produtivista 

oculta contradições profundas, especialmente nos territórios onde a lógica do capital se 

choca com a vida concreta de comunidades tradicionais. 

É o caso do Piauí, onde o avanço da monocultura de cana-de-açúcar, impulsionado 

por programas estatais como o Proálcool e, mais recentemente, pela busca por 

biocombustíveis, promoveu não apenas a conversão de terras e paisagens, mas a 

conversão forçada de formas de vida. Zundão dos Camilos é exemplo vivo dessa tensão: 

mulheres que desde os anos 1960 quebram coco para sobreviver viram sua autonomia ser 

ameaçada pela expansão de usinas como a COMVAP, que transformou babaçuais em 

campos de cana e impôs, sobre territórios livres, a lógica da produtividade industrial. 

A expansão do setor sucroenergético, responsável por posicionar o Brasil como o 

maior produtor mundial de açúcar e etanol (CONAB, 2015; Nachiluk, 2021), tem sido 

vendida como solução energética “limpa” para os dilemas ambientais contemporâneos. 

Porém, esse discurso ignora as desigualdades enraizadas na terra. Como bem lembra 

Wanderley (2001), “um meio rural dinâmico requer uma população que o veja como um 

lugar de vida e trabalho, e não apenas como campo de investimento”. O que ocorre em 



 78 

 
regiões como União é o oposto disso: um campo convertido em ativo financeiro, onde 

comunidades são expulsas ou submetidas a condições de trabalho análogas à servidão. 

Delgado (2012) e Sauer (2008), ao analisarem o agronegócio como expressão da 

modernização conservadora no campo, revelam que o discurso da produtividade mascara 

a concentração fundiária, o envenenamento ambiental e a exclusão de sujeitos históricos, 

como as mulheres extrativistas. A mecanização, os pacotes tecnológicos e o uso intensivo 

de agrotóxicos, que os dados tratam como indicadores de sucesso, significam, na prática, 

a destruição de lavouras familiares, o adoecimento da população e a contaminação das 

águas. 

É nesse cenário que a resistência das quebradeiras assume contornos de luta 

territorial e política. Elas não defendem apenas o babaçu, defendem a possibilidade de 

existir no mundo sem precisar ser assalariada por uma usina, sem entregar seus filhos ao 

corte da cana por centavos por braçada. A fala de Eliza, quebradeira do Zundão, ecoa essa 

resistência cotidiana: “a gente cutuca o cacho, não derruba tudo. Porque a gente sabe que 

tem outra mulher que vai precisar daquele coco. Não é só pra mim”. 

A crítica ao modelo de desenvolvimento agrícola brasileiro, presente nas análises 

de Araújo, Oliveira e Monteiro (2017), ressoa nas vozes dessas mulheres. Elas denunciam 

um campo transformado em deserto verde, onde a diversidade dá lugar à monocultura e 

a liberdade à precarização. Para as quebradeiras, a cana não representa progresso, mas 

expropriação. Não é raro ouvir, nos relatos orais, que a terra “foi cercada pela Comvap” 

ou que “os babaçuais foram envenenados”, expressões que traduzem o sentimento de 

perda e a percepção clara de que estão sendo removidas da história oficial. 

O extrativismo do babaçu, ao contrário do que sugere a lógica capitalista, é 

profundamente sustentável. Não há derrubada de árvores, não há uso de veneno, não há 

devastação. Há conhecimento transmitido entre gerações, manejo consciente do território, 

respeito ao tempo da natureza. Ao passo que o agronegócio investe em máquinas e 

barragens, as quebradeiras investem em redes de solidariedade e na manutenção da vida. 

Elas são o oposto do latifúndio: são multiplicadoras de autonomia. 

Santos (2012) alerta que a chamada modernização rural carrega consigo alterações 

profundas nas estruturas de poder. Em União, essa modernização veio com trator, canga 

e patrão, veio como ameaça ao que antes era comum. As quebradeiras passaram a ter 

medo de serem “presas por estarem catando coco na terra da usina”. Ouvir isso em pleno 

século XXI, num país que se diz democrático, é uma vergonha histórica. 



 79 

 
Contudo, essa expansão tem sido marcada por uma série de controvérsias, 

principalmente no que diz respeito à apropriação de terras tradicionais. Grandes 

empresas, como a Companhia de Álcool e Açúcar do Piauí (Comvap), adquiriram vastas 

extensões de terra para o cultivo de cana-de-açúcar, frequentemente em áreas antes 

ocupadas por comunidades tradicionais que dependiam dessas terras para sua 

subsistência. Essa apropriação tem gerado tensões e conflitos, colocando em xeque a 

sustentabilidade das práticas culturais e econômicas dessas comunidades. Sobre isso, 

Araújo, Oliveira e Monteiro (2017) afirmam que: 

 

A expansão dos monocultivos de cana de açúcar tem se acentuado em 

todo o país e reconfigurado as formas de apropriação territorial em 

diversas regiões brasileiras, o que implica em prejuízos à existência de 

territórios de comunidades tradicionais, como indígenas e quilombolas 

e a diversidade de sujeitos do campo, que tem na terra e na mão de obra 

familiar a base de suas atividades produtivas (p. 02).  

 

A cana, como símbolo da colonialidade agrária brasileira, repete hoje o que fez há 

séculos: sequestra territórios, impõe violência e transforma o campo em espaço de lucro. 

A diferença é que, agora, ela vem embalada em discurso ambientalista, como mostra 

Costa et al (2014), que analisam o reposicionamento do etanol como energia limpa. Mas 

qual energia é mais limpa do que o trabalho das quebradeiras? Que tecnologia é mais 

eficaz do que séculos de convivência harmônica com o babaçu? 

É preciso, como sugerem os estudos de Viviane Barbosa e Jerusa Ferreira, ouvir 

essas mulheres não apenas como vítimas, mas como intelectuais do território. Elas sabem 

da terra mais do que qualquer engenheiro agrônomo. Sabem da chuva, do tempo da 

colheita, da época da “cutucada” do coco. Sabem quando o cheiro do mato mudou por 

causa do veneno. Sabem que seus corpos também foram contaminados, pelo trabalho mal 

pago, pela comida que escasseia, pela água que não dá mais gosto. 

A expansão do agronegócio, portanto, precisa ser lida não como avanço inevitável, 

mas como escolha política que prioriza o lucro de poucos em detrimento do bem viver de 

muitos. E é nessa escolha que se revelam as ausências – ausência de reforma agrária, de 

políticas de incentivo ao extrativismo, de reconhecimento das quebradeiras como 

guardiãs da biodiversidade. Araújo, Oliveira e Monteiro (2017) lembram que o 

“crescimento” não gerou desenvolvimento rural. Mas no Zundão dos Camilos, elas já 

sabiam disso há muito tempo. 

Essa é uma luta de narrativas. Enquanto os relatórios celebram o aumento da 

produção de açúcar e a exportação de etanol, comunidades inteiras denunciam a perda da 



 80 

 
terra, da água, da dignidade. Enquanto se celebra a produtividade por hectare, o que 

desaparece são os quintais, os terreiros, os currais, os babaçuais. As quebradeiras, no 

entanto, seguem. E seguem quebrando coco como quem quebra o silêncio, com força, 

com sabedoria e com uma teimosia que já derrubou impérios. 

 

3.1 Impactos da COMVAP nas comunidades rurais do Piauí: exploração, 

resistência e transformações socioeconômicas 

 

O Piauí, terra de campos abertos e palmeiras resistentes, foi moldado 

historicamente por formas coletivas de uso da terra, por redes de solidariedade camponesa 

e pelo extrativismo feminino que, no silêncio das florestas, sustentou famílias e culturas. 

Nesse chão, as quebradeiras de coco babaçu, como as do Zundão dos Camilos, formaram 

um modo de vida que alia o trabalho à ancestralidade, o sustento à dignidade. Não eram 

só lavradoras, eram também curandeiras, rezadeiras, parteiras e detentoras de um saber-

fazer milenar. Com a chegada da Companhia Agroindustrial Vale do Parnaíba 

(COMVAP), a partir de 1979, esse mundo começou a ser ameaçado. 

A usina, criada sob a justificativa do Programa Nacional do Álcool (Pró-Álcool), 

impôs um novo regime territorial sobre as comunidades rurais, em especial aquelas 

localizadas nos municípios de União, José de Freitas e Teresina. A monocultura da cana-

de-açúcar chegou como promessa de modernidade, emprego e desenvolvimento. Mas o 

que se viu, como denuncia o dossiê COMVAP: uma história de suor e sangue (CEPAC, 

1991), foi a expropriação de territórios, o apagamento de culturas e a precarização brutal 

das condições de trabalho. Para as mulheres extrativistas, a instalação da usina 

representou o fim do acesso livre aos babaçuais e a conversão da floresta em propriedade 

privada cercada e vigiada. 

A presença da COMVAP nas localidades de Melancias, Centro do Sítio, São 

Domingos e Meruoca desestruturou o sistema de vida que girava em torno do trabalho 

familiar e da terra compartilhada. Antes, as quebradeiras colhiam o coco no tempo certo, 

respeitando a palmeira e a necessidade da vizinha. Depois, passaram a viver com medo. 

O medo de serem presas por “invadir” a terra da empresa, o medo do trator passar por 

cima do roçado, o medo do veneno matar os animais. Essa passagem abrupta de um modo 

de vida autônomo para uma economia de submissão foi violenta e traumática, 

especialmente para as mulheres. 



 81 

 
Silvia Federici (2017), ao analisar os cercamentos modernos, aponta que a 

violência sobre os corpos das mulheres e sobre os bens comuns andam lado a lado na 

lógica do capitalismo. O que aconteceu com as quebradeiras do Piauí segue essa trilha: 

os babaçuais, antes bens comuns, foram cercados; os corpos femininos, antes livres para 

plantar, colher e cuidar, foram empurrados para a servidão assalariada, ou para a miséria 

das periferias urbanas. A devastação não foi apenas ambiental, foi simbólica, afetiva e 

estrutural. 

O discurso da modernização prometia postos de trabalho. Mas como lembra 

Monique Augras (1997), a violência institucional raramente se apresenta de forma aberta, 

ela se infiltra nas rotinas, silencia as subjetividades, impõe o esquecimento. A instalação 

da COMVAP foi acompanhada da destruição de casas, do aliciamento de crianças para o 

corte da cana, da imposição de jornadas exaustivas sem direitos garantidos. Apenas 645 

dos cerca de 3.000 trabalhadores tinham carteira assinada. As mulheres, quando 

empregadas, ganhavam menos que os homens e eram frequentemente relegadas às 

atividades mais pesadas ou menos visíveis. Muitas foram impedidas de continuar 

quebrando coco por não terem mais acesso à terra. 

O campo da história oral e da memória social nos ensina que os rastros da 

violência não se apagam com o tempo, ao contrário, eles se reatualizam, se entrelaçam às 

lutas presentes e às vozes que resistem ao esquecimento. É nesse sentido que o uso de 

imagens de jornais, como as que aqui apresentamos, ganha potência política e 

metodológica: não se trata apenas de documentos informativos, mas de fragmentos de um 

tempo que insiste em se fazer lembrar. 

Os recortes reproduzidos a seguir foram publicados pelo jornal O Estado, no início 

dos anos 1990, em um momento de forte mobilização social contra as práticas da 

COMVAP. As matérias denunciam, com imagens e testemunhos, o uso de trabalho 

infantil, a negligência com a segurança dos trabalhadores, a presença de práticas análogas 

à escravidão e a conivência do poder público com os desmandos da empresa. São cenas 

que atravessam o estômago: corpos mutilados, crianças feridas, trabalhadores exaustos e 

aglomerados em barracões improvisados. 

O uso dessas imagens nesta pesquisa tem dois propósitos centrais. Primeiro, 

evidenciar que os relatos das quebradeiras de coco babaçu sobre a violência estrutural da 

COMVAP não são isolados ou recentes, mas parte de uma história de longa duração, 

marcada por violações sistemáticas. Segundo afirmar que a memória das vítimas não deve 

ser despolitizada ou tratada como nota de rodapé: ela é fundamento de justiça social. 



 82 

 
 

FIGURA 9: Recorte do jornal “O Estado”, década de 1990. Ary Magalhães denunciado 

 

FONTE: Jornal Denúncia – agosto, 1991, Acervo CEPAC – NEHST 

 

FIGURA 10: Recorte do jornal “O Estado”, década de 1990. COMVAP e a exploração de menores 



 83 

 

 

FONTE: Jornal Denúncia – agosto, 1991, Acervo CEPAC – NEHST 

 

Imagens e relatos de trabalhadores/as bóias-frias explorados/as e abandonados/as 

após acidentes, incluindo menores de idade como Alexandre, de 12 anos, que perdeu as 

duas pernas após ser atropelado por um trator da empresa. Testemunhos de exploração e 

sobrevivência que ecoam até os dias de hoje. 

Denúncias de violência institucional, grilagem de terras, transporte precário, 

exploração infantil e trabalho escravo nos canaviais da COMVAP. O jornal registra 

tragédias evitáveis e o silêncio conivente das autoridades à época. 



 84 

 
Como nos lembra Walter Benjamin (2012), “todo documento de cultura é também 

um documento de barbárie”. As imagens que aqui inserimos falam por si mesmas, mas 

gritam ainda mais alto quando compreendidas à luz das palavras silenciadas das mulheres 

que viveram à margem desse modelo de "desenvolvimento". São imagens que rompem o 

silêncio, desafiam a neutralidade da narrativa histórica e convocam o leitor a ver, de 

frente, aquilo que tantas vezes preferimos desviar o olhar. 

Os dados do dossiê indicam que cerca de 250 famílias foram expulsas de Centro 

do Sítio em 1982 e outras 350 de Melancias em 1985. Essas remoções foram realizadas 

sem indenizações e com o uso de força, tratores destruíam as plantações, e as famílias 

viam-se forçadas a migrar. A perda da terra significava mais que a perda de um bem 

material: era o fim da autonomia. Era o fim do quintal, do fogão à lenha, do barracão onde 

se partia o coco, do espaço onde se criavam galinhas e se contavam histórias. 

As imagens veiculadas no Jornal Denúncia (agosto de 1991), hoje preservadas 

pelo Acervo CEPAC – NEHST, são registros contundentes desse processo. Porém, a 

ausência de metadados atualizados e de rastreamento formal da origem do jornal impede 

uma análise mais sistemática, revelando a fragilidade da memória institucionalizada dos 

conflitos agrários. Isso nos obriga, mais uma vez, a confiar nos arquivos alternativos: nas 

vozes, nos relatos, nos depoimentos que circulam em papel amarelecido, em pastas da 

CPT, da FETAG, nos acervos domésticos das próprias quebradeiras. A ausência de dados 

oficiais é, por si só, um sintoma da tentativa de apagamento desses conflitos pela 

institucionalidade. 

 

FIGURA 11: Reportagem o histórico de violência da COMVAP 



 85 

 

 

FONTE: Jornal Denúncia – agosto, 1991, Acervo CEPAC – NEHST 

 

Figura 12 – Reportagem sobre a expulsão de famílias de suas terras pela COMVAP 



 86 

 

 

FONTE: Jornal Denúncia – agosto, 1991, Acervo CEPAC – NEHST 

 

Esses registros jornalísticos, apesar de sua precariedade documental, continuam a 

ser fontes preciosas para a compreensão do impacto estrutural da COMVAP sobre o 

território e os corpos que dele dependem. A ausência de dados recentes apenas reforça o 

caráter político do esquecimento. 

Nas comunidades afetadas, as consequências foram múltiplas. As famílias que 

migraram para as cidades enfrentaram a precarização da moradia, a informalidade do 



 87 

 
trabalho urbano e a ruptura dos laços comunitários. Já aquelas que permaneceram viram-

se obrigadas a negociar com a empresa, a aceitar empregos intermitentes ou a buscar 

formas de resistência territorial, como ocupações, denúncias e mobilizações sindicais. Foi 

nesse cenário que muitas quebradeiras passaram a articular-se em associações, fortalecer 

redes com o Movimento Interestadual das Quebradeiras de Coco Babaçu (MIQCB) e 

reivindicar a Lei do Babaçu Livre. 

A luta por acesso ao babaçu e por reparação histórica se tornou, então, central. Em 

Zundão dos Camilos, por exemplo, há registros de confrontos diretos com funcionários 

da empresa para impedir a derrubada de palmeiras. “A gente vai pra riba mesmo, com 

pau, com pedra. Ninguém vai derrubar as palmeiras não”, disse Eliza, moradora da 

comunidade. Esse enfrentamento físico, simbólico e jurídico revela que a luta pela terra 

não acabou, ela apenas mudou de contornos. 

O impacto da COMVAP não foi apenas um episódio isolado, mas parte de um 

projeto sistemático de apropriação dos territórios comuns em nome de uma modernidade 

excludente. Como afirma Federici (2017), “a destruição dos comuns foi a base para a 

expansão do capitalismo”. O caso das quebradeiras é, portanto, uma denúncia viva dessa 

lógica. Suas vidas, seus corpos e suas florestas seguem em disputa. 

As transformações socioeconômicas impostas pelo avanço da empresa deixaram 

marcas profundas: adoecimento físico e psicológico, evasão escolar, destruição de laços 

familiares, aumento da fome e da insegurança alimentar. Ainda assim, como mostram os 

depoimentos de Laiane, Eliza, Ozianir e outros moradores do Zundão, a resistência 

persiste. Persistem os saberes, os mutirões, os quintais reinventados, as redes de apoio 

entre mulheres, as festas de Nossa Senhora do Carmo e as rezas por entre os babaçuais. 

A história da COMVAP no Piauí não pode ser contada apenas pelos números da 

produção de etanol ou pela expansão da fronteira agrícola. Ela precisa ser narrada a partir 

das vidas arrancadas, das palmeiras queimadas, das casas destruídas. Precisa ser 

recontada por aquelas que ainda andam descalças pela mata, com um facão na cintura e 

o coco nas mãos. Porque são elas, as quebradeiras, que mantêm de pé a memória e o 

futuro de um modo de vida que insiste em não morrer. 

 

3.2 Evolução do Setor Sucroenergético no Brasil: de colônia a potência mundial 

 

A história do setor sucroenergético brasileiro não é apenas a história do açúcar, do 

etanol ou do crescimento do PIB. É, sobretudo, a história da cana como instrumento de 



 88 

 
dominação, da terra, dos corpos, dos ciclos produtivos e dos sentidos de desenvolvimento. 

Desde o século XVI, com a chegada dos portugueses, a cana foi imposta como cultura 

econômica central da colônia. Mas o que se costuma romantizar como “época dos 

engenhos” foi, de fato, um dos primeiros capítulos do que Silvia Federici (2017) chama 

de "guerra contra as mulheres e contra os comuns", travada no nascimento do capitalismo. 

Andrade (2007) lembra que a colonização do território brasileiro foi estruturada a 

partir da cultura da cana-de-açúcar, com fins claramente voltados para a exportação. Os 

engenhos, erguidos com sangue negro e terra indígena expropriada, não apenas 

inauguraram uma economia de plantation, eles também forjaram uma cultura política 

marcada pelo autoritarismo, pela violência e pela naturalização da desigualdade. A cana, 

nesse contexto, não foi apenas um produto agrícola: ela foi o eixo de uma engrenagem 

colonial que ainda move parte significativa do campo brasileiro. 

Para compreender os efeitos do setor sucroenergético sobre comunidades 

tradicionais como as quebradeiras de coco babaçu, é necessário colocar em perspectiva 

histórica, seu percurso e contrastar as promessas de desenvolvimento com os impactos 

vividos nos territórios. O quadro a seguir sintetiza essa trajetória, evidenciando as 

principais fases da cana-de-açúcar no Brasil e os efeitos perversos que, apesar das 

roupagens tecnológicas e sustentáveis, permanecem sobre os modos de vida no campo. 

 

Quadro 4: A Evolução Histórica do Setor Sucroenergético e Seus Impactos Socioambientais 

 

Período histórico Fase do setor 

sucroenergético 

Características 

principais 

Impactos sobre 

Comunidades 

Tradicionais 

Século XVI a 

XVIII 

Modernização dos 

engenhos, expansão 

no Sudeste 

Escravidão 

africana, 

expropriação 

indígena, economia 

plantation 

Violência 

estrutural, 

apagamento de 

culturas originárias 

Século XIX a 

início do XX 

Modernização dos 

engenhos, expansão 

no Sudeste 

Transição do 

trabalho escravo 

para o assalariado 

precário, 

introdução de 

tecnologias 

rudimentares 

Marginalização de 

povos quilombolas 

e camponeses 

1933 a 1970 Criação do IAA e 

regulação estatal 

Estado investe no 

setor, estabilização 

de preços, 

fortalecimento de 

usinas 

Concentração 

fundiária e exclusão 

de pequenos 

produtores 



 89 

 

1975 a 1990 Proálcool e 

“revolução verde 

Incentivos fiscais, 

mecanização, 

subsídios públicos 

para grandes 

empresas 

Expulsão de 

comunidades, como 

Melancias e Centro 

do Sítio 

2000 em diante Etanol “verde”, 

expansão 

globalizada e 

fusões empresariais 

Abertura ao capital 

internacional, 

motor flex, discurso 

de energia limpa 

Cercamento de 

babaçuais, 

envenenamento 

ambiental, 

precarização do 

trabalho das 

quebradeiras 

2020 em diante Intensificação do 

agrocombustível e 

modernização 

industrial 

Automatização, 

aumento da 

produtividade, uso 

de biomassa 

Redução de postos 

de trabalho, ameaça 

ao extrativismo 

feminino, novas 

formas de 

resistência 
Fonte: Adaptado de Andrade (2007), Coelho (2001), Silva e Martins (2010), Mendonça, Pitta e Xavier 

(2012), Costa et al. (2014), CONAB (2023), e dados etnográficos sobre Zundão dos Camilos. 

 

Essa herança colonial se atualizou ao longo dos séculos. Nos séculos XVII e 

XVIII, o açúcar brasileiro abastecia os mercados europeus e enriquecia a Coroa 

Portuguesa, enquanto comunidades quilombolas e indígenas resistiam ao avanço das 

plantações. O que se via, então, era uma expansão agrícola movida pela destruição de 

modos de vida diversos, como os dos povos originários e dos africanos escravizados. 

Como bem destaca Coelho (2001), essa relação entre a expansão da cana e a subordinação 

de corpos e territórios continua até os dias atuais. 

Com a criação do Instituto do Açúcar e do Álcool (IAA) em 1933, durante o 

governo Vargas, o setor açucareiro entrou numa nova fase de regulação e incentivo estatal. 

Essa institucionalização do açúcar como política de Estado reforçou a centralidade da 

cana na matriz econômica nacional. O Brasil passou a investir na industrialização do setor 

e no aproveitamento de subprodutos como o álcool. No entanto, como denunciam Silva 

e Martins (2010), foi a partir da década de 1970, com a crise do petróleo, que o ciclo da 

cana se expandiu com ainda mais agressividade, agora travestido de solução energética. 

O Programa Nacional do Álcool (Proálcool), criado em 1975, é expressão clara 

desse novo ciclo de violência institucionalizada. Com o argumento de buscar fontes 

alternativas de energia, o governo militar passou a subsidiar a produção de etanol, 

concentrando investimentos em grandes usinas e promovendo a expansão desenfreada 

das monoculturas. Como alertam Mendonça, Pitta e Xavier (2012), tratava-se de um 



 90 

 
projeto que associava industrialização agrícola, repressão política e desapropriação de 

terras. 

No Piauí, essa expansão teve nome, sobrenome e endereço: COMVAP, a usina 

instalada no município de União com financiamento público, violência privada e uma 

longa lista de promessas não cumpridas. As quebradeiras de coco, que antes circulavam 

livremente pelos babaçuais, viram-se cercadas, expulsas ou empurradas para condições 

de trabalho degradantes. As comunidades de Zundão dos Camilos, Melancias e Centro do 

Sítio foram atravessadas pela mesma lógica de ocupação colonial que movia os antigos 

engenhos: o lucro de poucos à custa da vida de muitos. 

Nos anos 2000, a lógica do “agronegócio verde” voltou a impulsionar o setor, com 

o etanol sendo promovido como energia limpa e sustentável. Costa et al. (2014) destacam 

que essa nova onda de expansão foi favorecida pelo desenvolvimento de motores flex-

fuel, pela pressão internacional por fontes renováveis e pela ideia de que a cana poderia 

resolver, ao mesmo tempo, as crises energética, climática e econômica. Mas o que foi 

vendido como solução global continuou sendo, para as comunidades locais, um problema 

estrutural. 

Para as mulheres extrativistas, essa expansão significou mais desmatamento, mais 

conflitos fundiários, mais envenenamento das águas e da terra. As promessas de 

desenvolvimento nunca chegaram a Zundão em forma de escola, hospital ou estrada. 

Chegaram, sim, em forma de caminhões transportando cana, tratores destruindo roçados 

e contratos de trabalho precários. Como lembra Laiane, moradora da comunidade: “tem 

quinzena que eles tiram 500 reais... Quando a cana é ruim, que dá na pedra, ele não faz 

nadinha”. 

Relatos de trabalhadores apontam que muitas práticas exploratórias persistem, 

como jornadas extenuantes, falta de segurança adequada e baixa remuneração. A 

promessa de melhorias nas condições de trabalho ainda não se concretizou totalmente, e 

os sindicatos continuam denunciando a precarização do emprego nas lavouras e fábricas. 

Vejamos agora mais um depoimento de Laiane de Sousa, que participou de uma entrevista 

conosco e relata que seu esposo trabalha na Comvap: 

 

Ele sai é cedo para trabalhar. Passa o dia todo no sol. Lá não 

tem moleza. É o dia todo trabalhando, cortando muita cana 

embaixo do sol, para no final ganhar muito pouco. É difícil... 

Tem dia que ele chega fadigado do sol quente, volta pra casa 

morto (2024). 

 



 91 

 
E é interessante salientar aqui, que mesmo com a mudança de donos, de gestão da 

empresa COMVAP, hoje pertencente ao Grupo Olho D’Água, empresa pernambucana, o 

que vemos no depoimento de Laiane se perpetua desde a década de 1990, quando a 

empresa ainda pertencia a família Magalhães. A expansão da produção e os investimentos 

em infraestrutura indicam um novo momento para a companhia, com maior diversificação 

dos produtos e modernização das fábricas. No entanto, a pergunta central permanece: a 

transição de donos resultou em mudanças estruturais nas condições de trabalho e nos 

impactos socioeconômicos? Não. E isso pode ser visto no um relato de um assentado e 

ex funcionário da empresa, esse relato se encontra no Dossiê: 

 

[...] naquela época era escravidão. Além do emprego de mão 

de obra infantil, a empresa também foi responsável por vários 

acidentes de trabalho, sendo que no ano de 1991 ocorreu um 

de maior proporção, quando “[...] um caminhão da COMVAP 

– próprio para o transporte de cana – que conduzia cerca de 70 

trabalhadores, chocou-se com outro caminhão da mesma 

Empresa resultando em 10 mortos, 15 pessoas mutiladas e 46 

feridas gravemente (Almeira, Gonçalves, 1991, p. 7). 

 

Mendonça, Pitta e Xavier (2012) relatam que o crescimento do setor nos anos 

2000 resultou na entrada de grupos internacionais, em fusões, aquisições e na ampliação 

da mecanização. Mas para quem está no cabo da enxada, essa modernização não trouxe 

segurança nem dignidade. A mecanização tirou empregos, aumentou a vulnerabilidade de 

pequenos produtores e intensificou a pressão sobre os recursos naturais. No Piauí, a 

substituição do babaçu por cana resultou não apenas na perda da cobertura vegetal, mas 

também na fragmentação das redes de apoio entre as mulheres. 

Hoje, os dados da CONAB confirmam que o Brasil segue como líder na produção 

de açúcar e etanol. Mas os relatórios não falam da água contaminada que as quebradeiras 

têm de beber, dos babaçuais que sumiram do horizonte, dos filhos que foram trabalhar no 

corte da cana com 13 anos. Essa é a parte da história que não aparece nos gráficos, mas 

que vive nos corpos marcados pelo sol, pelo cansaço e pela luta. 

O desafio atual é enfrentar essa história de forma honesta. Não se trata de negar a 

importância econômica da cana, mas de questionar o modelo sobre o qual ela se ergueu. 

Trata-se de perguntar: quem realmente se beneficiou desse progresso? E quem pagou o 

preço? 

A história do setor sucroenergético é, sim, a história do Brasil, mas é uma história 

escrita com o sangue de trabalhadores e trabalhadoras rurais. É preciso reescrevê-la a 

partir da perspectiva de quem resistiu: das mulheres que seguiram quebrando coco mesmo 



 92 

 
com a terra cercada, que enfrentaram trator, veneno e milícia, que fizeram do facão um 

símbolo de resistência. 

Se o Brasil quer, de fato, pensar um futuro sustentável, precisa começar por ouvir 

essas mulheres. Elas conhecem o tempo da natureza, sabem os caminhos da floresta, 

manejam o babaçu com respeito. E mais do que tudo: sabem que não há energia mais 

limpa do que o trabalho feito com dignidade e amor à terra. 

 

3.3 COMVAP e Piauí: dois projetos de mundo em confronto 

 

A história da instalação da COMVAP no território do Entre Rios não é apenas uma 

narrativa sobre uma empresa que chega ao campo. Ela é o retrato de um confronto mais 

profundo, mais estrutural, entre dois projetos de mundo: de um lado, a racionalidade 

estatal que promoveu e sustentou a expansão da monocultura da cana-de-açúcar como 

símbolo do progresso; do outro, os modos de vida tradicionais que historicamente 

estruturaram os vínculos entre terra, gente e mata. O que está em jogo, aqui, não é apenas 

terra, é a disputa sobre o que se entende por “desenvolvimento”. 

Ao longo do século XX, e com mais força a partir da década de 1970, o Estado 

brasileiro passou a associar desenvolvimento à industrialização do campo. Essa 

modernização, como mostra Boaventura de Sousa Santos (2006), operou sob uma lógica 

monocultural do saber e do poder, desprezando completamente os conhecimentos 

populares, os modos de produção não capitalistas e os valores culturais das populações 

locais. No caso do Piauí, essa lógica encontrou seu braço empresarial na COMVAP, e seu 

campo de experimentação nas comunidades de Melancias, Centro do Sítio, Meruoca e 

tantas outras. 

A empresa chegou com discursos grandiosos. Seria o fim da pobreza, o início do 

progresso, a oportunidade de transformar o Piauí em um polo produtivo. Mas não havia 

espaço nesse projeto para os roçados, para os babaçuais, para o extrativismo das mulheres. 

O Estado, ao aliar-se à COMVAP, não apenas financiou economicamente a empresa, ele 

legitimou uma narrativa que excluía toda forma de vida que não coubesse no campo 

semântico da produtividade. O “atraso” precisava ser removido para que o “futuro” 

pudesse avançar. E foi assim que se expulsaram pessoas, se derrubaram casas, se 

silenciaram histórias. 

Carlos Walter Porto-Gonçalves (2006) nos lembra que essa disputa não é apenas 

econômica, mas epistemológica. Para o modelo estatal, desenvolvimento é sinônimo de 



 93 

 
crescimento, rentabilidade, exportação. Para as comunidades tradicionais, como as 

quebradeiras de coco de Zundão dos Camilos, desenvolvimento é viver com dignidade, 

manter o vínculo com a terra, alimentar os filhos com o que se planta, partilhar os frutos 

da mata e garantir que a floresta permaneça em pé. A terra, para elas, não é capital, é 

sustento, ancestralidade e vida comum. 

Foi essa diferença radical de entendimento que produziu o conflito. O que a 

COMVAP via como espaço produtivo era, para as comunidades, território de existência. 

O que o Estado chamava de ocupação racional da terra, as mulheres viam como 

devastação. O que se vendia como energia limpa, elas viam como fumaça tóxica nos 

canaviais, como veneno nas águas, como destruição dos babaçuais. Como afirma 

Maristela Svampa (2019), o extrativismo moderno, mesmo quando recoberto por um 

discurso verde, mantém a mesma lógica colonial de expropriação. 

Essa lógica se manifesta não apenas nas ações da empresa, mas nos silêncios do 

Estado. Não houve consulta às comunidades. Não houve investimento em alternativas 

produtivas baseadas no extrativismo. Não houve políticas de proteção aos saberes locais. 

Em vez disso, houve cercamento, repressão, coação e criminalização. A ausência de uma 

política pública para as quebradeiras é, por si só, uma política, a política do esquecimento, 

da negligência institucionalizada, do desenvolvimento que exclui. 

Laymert Garcia dos Santos (2005) alerta para o perigo de um desenvolvimento 

surdo: aquele que não escuta as populações que pretende transformar. No caso do Piauí, 

esse surdo-mudo institucional não apenas impôs um modelo, mas destruiu a possibilidade 

do diálogo. A COMVAP não veio para somar. Veio para substituir. E, ao fazer isso, 

eliminou caminhos que poderiam ter gerado desenvolvimento verdadeiro, aquele 

enraizado na cultura, no cuidado, na reciprocidade. 

As quebradeiras não rejeitam o desenvolvimento. O que elas rejeitam é o 

desenvolvimento que lhes exige renunciar à própria existência. Elas sabem que progresso 

não se mede apenas em cifras. Sabem que plantar com veneno envenena o futuro. Sabem 

que cortar a floresta é cortar também a memória. E, acima de tudo, sabem que é possível 

viver de outro modo. Como ensina Boaventura de Sousa Santos, é preciso construir 

traduções entre os saberes, e não impor silenciamentos. 

Esse confronto de visões se materializa em cada pedaço de terra cercada, em cada 

babaçual devastado, em cada história interrompida. A COMVAP não apenas transformou 

a paisagem. Ela deslocou sujeitos, desorganizou redes, fragmentou territórios e negou 

sentidos. O que o Estado via como “integração produtiva” foi vivido como expulsão. O 



 94 

 
que se anunciou como “modernização” se fez com destruição de casas, envenenamento 

dos solos e adoecimento da vida. 

No entanto, como mostram os relatos das quebradeiras, esse projeto nunca foi 

plenamente aceito. Houve resistência. Houve enfrentamento. Houve reinvenção. As 

mulheres continuaram quebrando coco, mesmo com medo. Continuaram rezando nos 

terreiros, mesmo com as palmeiras rareando. Continuaram transmitindo o saber, mesmo 

com a escola longe. O modelo imposto não foi absoluto. E é nesse intervalo, entre o que 

se tentou destruir e o que se manteve vivo, que está o germe de um outro 

desenvolvimento. 

Não se trata apenas de relatar violações. Trata-se de disputar sentidos. De dizer 

que o futuro não pode ser feito à revelia das comunidades que há séculos constroem a 

vida no território. De afirmar que o desenvolvimento, para ser legítimo, precisa ser 

coletivo, plural e baseado na escuta dos povos. E de reconhecer que, no Piauí, as 

quebradeiras de coco já sabiam disso muito antes de qualquer plano estatal. 

 

3.4 Comunidades envolvidas e suas trajetórias: fragmentos de uma geografia 

interrompida 

 

A história das comunidades atingidas pela instalação da COMVAP no território do 

Entre Rios, especialmente nos municípios de União, José de Freitas e Teresina, é uma 

narrativa costurada por ausências, resistências e reconfigurações forçadas. As localidades 

de Melancias, Centro do Sítio, Três Irmãos, Havre de Graça e Meruoca, entre outras, 

abrigavam modos de vida fundados na relação simbiótica com a terra, no extrativismo do 

babaçu, na pesca de igarapé e nos laços de solidariedade familiar e comunitária. Não havia 

luxo, mas havia autonomia (Almeida, Gonçalves, 1991). Não havia infraestrutura estatal, 

mas havia cuidado mútuo e uma noção coletiva de pertencimento que o avanço da 

monocultura da cana e o cercamento do território colocariam em risco. 

Antes da chegada da empresa, as famílias organizavam-se em torno de práticas 

que envolviam plantio diversificado, roçados comunitários, criações de pequeno porte, 

extrativismo do babaçu e feiras locais. As mulheres, especialmente, eram centrais nesse 

sistema de vida. Quebravam coco para fazer azeite, carvão, sabão e até brinquedos. Eram 

elas que movimentavam a economia local, ainda que sua contribuição não constasse nas 

estatísticas do IBGE nem nos relatórios de produtividade. A terra era espaço de cultivo e 



 95 

 
de vínculo. Não era propriedade privada no sentido jurídico-capitalista, mas bem comum, 

com regras próprias de uso e partilha. 

A comunidade de Melancias, por exemplo, hoje conhecida como São Vicente, era 

composta por cerca de oito localidades às margens do rio Parnaíba. Era um território fértil, 

irrigado naturalmente e com mata densa. Ali, a diversidade biológica sustentava também 

uma diversidade cultural: festas religiosas, mutirões, tradições orais e um sistema de ajuda 

mútua. O babaçu fazia parte do cotidiano como alimento, material de construção, fonte 

de renda e símbolo de identidade. A chegada da COMVAP, com tratores, vigilantes 

armados e cercas, transformou esse modo de vida em ameaça. (Almeida, Gonçalves, p. 

04, 1991) 

Centro do Sítio, por sua vez, era uma comunidade de economia híbrida: produção 

agrícola familiar e extrativismo coexistiam com atividades como a pesca, a coleta de 

frutas nativas e a criação de animais. Havia autonomia alimentar e organização local. A 

ausência de título legal das terras, no entanto, foi utilizada como argumento pela empresa 

e pelo Estado para legitimar o processo de remoção. A “terra sem dono”, segundo a 

retórica desenvolvimentista, era “terra disponível”, ainda que nela houvesse casas, 

roçados, cemitérios e histórias enterradas há gerações (Almeida, Gonçalves, p. 04, 1991). 

Em Três Irmãos e Havre de Graça, localizadas em áreas rurais de Teresina, as 

famílias articulavam-se em redes familiares que, mesmo em condições precárias de 

acesso a bens públicos, mantinham formas de sociabilidade enraizadas na coletividade. 

Nessas comunidades, o deslocamento forçado promovido pela COMVAP teve efeitos que 

extrapolaram o territorial: provocou a fragmentação de vínculos, a separação de famílias 

extensas, a perda da referência espacial como eixo da vida social (Almeida, Gonçalves, 

p. 04, 1991).  

Meruoca, em José de Freitas, era menor em população, mas desempenhava um 

papel ecológico importante: sua localização estratégica entre outras comunidades fazia 

dela um ponto de passagem, de travessia, de intercâmbio. Sua função como território 

comum foi apagada pela lógica da cana-de-açúcar, que redesenhou os mapas com base 

no rendimento por hectare e não na vida que ali florescia (Almeida, Gonçalves, p. 04, 

1991).  

Essas comunidades, embora atingidas por um mesmo projeto de expropriação, não 

reagiram de forma homogênea. Algumas buscaram alianças com sindicatos e movimentos 

sociais; outras se retraíram, com medo da repressão e da incerteza. Muitas famílias 

migraram para a cidade em busca de alternativas, mas levaram consigo as marcas do 



 96 

 
deslocamento forçado, que se expressaram em formas de precarização urbana, 

insegurança alimentar, perda de autonomia e sentimento de injustiça. A migração 

compulsória, nesse contexto, não foi apenas geográfica, mas existencial: deixou cicatrizes 

que ainda não foram curadas. 

A ausência de políticas públicas de reparação aprofundou essa ferida. Até hoje, as 

famílias que foram removidas não receberam qualquer forma de compensação pelas 

perdas. Não houve programas de reassentamento com dignidade, nem reconhecimento 

formal da violação de direitos. O Estado, que financiou a instalação da COMVAP e 

acompanhou a repressão às comunidades, manteve o silêncio como resposta. Essa 

omissão institucional contribuiu para a perpetuação da invisibilidade desses sujeitos 

históricos. 

Apesar disso, o território não desapareceu completamente. Ele foi reconfigurado, 

ressignificado, reconstruído, especialmente pelas mulheres. Em locais como Zundão dos 

Camilos, a resistência assumiu formas múltiplas: da denúncia formal às instituições à 

retomada simbólica do território por meio de festas, rituais e redes de solidariedade. As 

quebradeiras, com seus corpos marcados pelo trabalho e pela memória, transformaram a 

dor em política, a exclusão em narrativa e o babaçu em símbolo de autonomia. 

As novas gerações herdaram não apenas os traumas da expulsão, mas também as 

estratégias de enfrentamento. Muitos jovens dessas comunidades estão hoje articulados a 

movimentos sociais, cursando universidades, organizando coletivos de juventude rural. A 

memória da terra, transmitida pelas mães e avós, continua sendo um referencial para a 

luta. O território vive, mesmo que fragmentado. Vive no corpo, na fala, no canto, na 

saudade. 

Há uma geografia da resistência sendo costurada com cuidado. Em várias dessas 

localidades, surgiram associações, hortas comunitárias, projetos agroecológicos e 

campanhas pela titulação coletiva. A relação com o babaçu permanece central, não apenas 

como fonte de renda, mas como marca de identidade. Quebrar coco, hoje, é também um 

ato político: de afirmação, de lembrança e de recusa ao apagamento. 

As trajetórias das comunidades atingidas não podem ser lidas apenas em termos 

de perda. É necessário reconhecer a potência de sua capacidade de recomposição, de sua 

inteligência coletiva, de sua força cultural. Essas comunidades não foram passivas diante 

do avanço do capital. Elas reagiram, reorganizaram-se e continuam lutando. O 

pensamento dessas mulheres quebradeiras é: “a gente perdeu muita coisa, mas não perdeu 

a vontade de ficar de pé”. 



 97 

 
Reconhecer essas trajetórias é reconhecer também o fracasso do modelo de 

desenvolvimento que as violentou. Um modelo que não escutou, não dialogou e não 

reparou. Um modelo que ainda hoje insiste em tratar o campo como lugar de expansão 

econômica, e não como espaço de existência. O futuro dessas comunidades depende, em 

parte, da capacidade do Estado de ouvir o que antes ignorou, e da sociedade de 

reconhecer, nessas mulheres e nesses territórios, não o atraso, mas o que há de mais 

avançado: a produção da vida com dignidade. 

 

3.5 A implantação da COMVAP no Piauí: quando o Estado abre caminho para o 

capital 

 

A história da instalação da Companhia Agroindustrial Vale do Parnaíba 

(COMVAP) no Piauí não pode ser contada como simples iniciativa privada de expansão 

do setor sucroenergético. Ela deve ser compreendida como parte de um processo 

estruturado, profundamente articulado entre os interesses estatais, empresariais e técnicos 

de planejamento, em um contexto histórico marcado pelo autoritarismo e pela crença cega 

na industrialização como caminho único para o “progresso”. A COMVAP foi, portanto, 

menos um empreendimento e mais uma operação de engenharia político-econômica que 

produziu efeitos duradouros sobre o território, sobre as formas de vida locais e, sobretudo, 

sobre as mulheres que sustentavam a economia invisibilizada do babaçu. 

A chegada da empresa ao Piauí, em 1979, deve ser lida à luz do Programa Nacional 

do Álcool (Pró-Álcool), criado pelo governo federal em 1975. Em resposta à crise 

internacional do petróleo, o Brasil buscou alternativas energéticas nacionais, e o etanol, 

produzido a partir da cana-de-açúcar, tornou-se aposta prioritária. O Nordeste, 

tradicionalmente negligenciado em políticas industriais de grande escala, passou a ser 

visto como território viável para a instalação de usinas, tanto pelo baixo custo da terra 

como pela disponibilidade de mão de obra barata. O Piauí, nesse cenário, foi mapeado 

como fronteira a ser ocupada, modernizada e explorada. 

O papel do Estado piauiense foi decisivo. Durante o governo de Lucídio Portela 

(1979–1983), as articulações para a instalação da COMVAP avançaram de forma 

acelerada. José Arimatéia Martins Magalhães, então secretário da Fazenda do Estado, 

assumiu simultaneamente a função de presidente da empresa, um entrelaçamento de 

funções públicas e privadas que expõe a profundidade da promiscuidade institucional. Foi 

ele quem negociou terras, garantiu financiamentos públicos e costurou os apoios 



 98 

 
necessários à implantação do projeto. A presença do Estado não se deu como mediação 

entre empresa e sociedade, mas como facilitador direto do capital (Almeida, Gonçalves, 

p. 05, 1991).  

A operação de instalação da usina seguiu uma lógica clássica do 

“desenvolvimentismo” autoritário: desapropriações sem consulta, ausência de estudos de 

impacto social, ausência de consulta prévia às comunidades locais e promessas de 

infraestrutura que jamais se cumpriram. As terras foram declaradas “improdutivas” com 

base em critérios técnico-burocráticos que ignoravam os modos de uso tradicional. As 

comunidades que ali viviam, algumas há mais de 50 anos, foram removidas sob ameaça, 

sem título de propriedade, sem indenização e, muitas vezes, sem para onde ir. 

Não houve, em nenhum momento, planejamento de reassentamento digno. A 

lógica da urgência industrial, do investimento rápido e da execução técnica excluiu 

completamente qualquer escuta às populações atingidas. O modelo implementado era 

linear: abrir estradas, instalar usina, plantar cana. Tudo que estivesse no caminho era 

ruído, era entrave, inclusive gente, mata, roçado, babaçu. O “atraso” precisava ser 

superado, mesmo que isso implicasse a destruição da base socioeconômica de dezenas de 

comunidades. 

A COMVAP não chegou com diálogo, chegou com decreto, trator, cerca e 

vigilância. A terra foi cercada antes que a população fosse informada. Os babaçuais, que 

sustentavam a vida de centenas de mulheres, foram convertidos em pasto e, depois, em 

fileiras homogêneas de cana. As palmeiras foram vistas como entrave à mecanização. A 

floresta foi classificada como “matagal”. O saber das quebradeiras foi rebaixado à 

categoria de costume “rudimentar”. E assim, com aval técnico do Estado, apagou-se o 

que não cabia nos relatórios de produtividade. 

O discurso de legitimação do projeto foi construído sobre a ideia de modernidade. 

Falava-se em geração de empregos, aumento de arrecadação, integração regional. Mas os 

empregos oferecidos eram precários, sazonais, sem carteira assinada. Os dados do dossiê 

elaborado pela FETAG (1991) apontam que menos de um quarto dos trabalhadores tinha 

vínculo formal. Os salários eram baixos, e a jornada extenuante. Para as mulheres, os 

postos eram ainda mais precários: limpeza de fornos, varrição de bagaço, serviços braçais 

mal remunerados, ou, na maioria dos casos, nenhuma inserção formal no trabalho da 

usina. 

As promessas de infraestrutura também não se concretizaram. Os postos de saúde, 

escolas e moradias anunciadas ficaram no papel. A eletrificação rural só chegou onde 



 99 

 
interessava à usina. As estradas vicinais beneficiaram o escoamento da produção, não o 

acesso das comunidades aos serviços públicos. O Estado, mais uma vez, agiu como agente 

do capital, não como garantidor de direitos. Essa omissão ativa é parte do que Boaventura 

de Sousa Santos (2006) chama de “fascismo social”: o conjunto de práticas pelas quais o 

Estado abdica de proteger os vulneráveis e naturaliza a exclusão como preço do 

desenvolvimento. 

A instalação da COMVAP também produziu apagamentos simbólicos. Os 

documentos oficiais ignoram os sujeitos locais, tratam o território como se fosse 

“virgem”, desconsideram a presença de redes produtivas complexas, lideranças 

comunitárias e formas de gestão coletiva da terra. O território foi redesenhado sem 

memória. Os saberes das quebradeiras não foram registrados, os nomes das localidades 

foram alterados ou apagados. O próprio conceito de “comunidade” foi desfeito nos 

registros técnicos: o que existia ali, para os mapas da empresa e do Estado, eram “áreas 

úteis”. 

Apesar desse esforço de apagamento, a resistência foi imediata. Organizações 

como a CPT, sindicatos da CUT, e o CEPAC passaram a documentar denúncias, apoiar 

as famílias atingidas e registrar as violações. O dossiê COMVAP: uma história de suor e 

sangue, publicado em 1991, é um marco dessa resistência documental. Ele reúne relatos, 

fotografias, atas, mapas, artigos de jornal e denúncias formais. A sua própria existência é 

um gesto político: afirmar que a história da COMVAP não será contada apenas pelos 

relatórios da empresa, mas também pelas vozes de quem foi expulso, cercado, silenciado. 

O acervo fotográfico do Jornal Denúncia, datado de agosto de 1991 e hoje 

guardado no CEPAC – NEHST, integra esse esforço de memória. Embora o jornal não 

tenha base digital verificável nem metadados atualizados, sua materialidade resiste como 

testemunho histórico. São imagens que mostram o rosto da repressão, o choro das 

famílias, o fogo nos babaçuais, a presença do Estado em forma de omissão. A ausência 

de dados atualizados sobre esse jornal é sintomática do lugar que a memória dos conflitos 

ocupa nas instituições: a margem. 

A implantação da COMVAP no Piauí foi, em última instância, um projeto de 

desenvolvimento que ignorou a vida. Um modelo que tratou o território como tabuleiro, 

a floresta como obstáculo e as mulheres como invisíveis. A cana cresceu, mas o que ficou 

foi o vazio, de políticas públicas, de reparação, de justiça. A história da usina é, portanto, 

também a história de como o Estado escolheu a quem ouvir e a quem calar. Mas as 



 100 

 
quebradeiras seguem falando. Com seus facões, com suas histórias, com sua teimosia, 

lembrando que há vida além do lucro, e futuro fora da monocultura. 

 

3.6 A resistência das comunidades frente à expansão da COMVAP: entre facão, 

memória e luta 

 

A chegada da COMVAP ao território não foi recebida com silêncio. Ainda que 

cercadas, expulsas e ameaçadas, as comunidades atingidas nunca aceitaram passivamente 

a imposição do modelo agroindustrial. Desde os primeiros sinais de avanço da empresa, 

ainda no final da década de 1970, surgiram resistências, difusas no início, mas cada vez 

mais articuladas e visíveis ao longo dos anos 1980 e 1990. A resistência das comunidades 

não foi apenas política ou jurídica. Ela foi existencial, territorial, simbólica. Foi 

resistência com os pés na terra, com o facão na mão, com a memória viva no corpo e a 

palavra firme na boca. 

As mulheres quebradeiras de coco babaçu, em particular, assumiram papel central 

nesse enfrentamento. Elas foram as primeiras a perceber que a terra cercada significava 

fome. Que a palmeira derrubada significava o fim da autonomia. Que o babaçu 

contaminado por veneno representava o envenenamento da vida. Desde cedo, 

organizaram-se em grupos, realizaram protestos, denunciaram abusos e fizeram da prática 

cotidiana de quebrar coco um gesto de permanência e insubmissão. Como afirma Silvia 

Federici (2017), o trabalho reprodutivo, entendido aqui como o cuidado com a vida, com 

a mata e com a coletividade, é também campo de conflito político. 

O gesto de “cutucar o cacho” sem derrubá-lo todo, como ensina dona Eliza, é mais 

do que uma técnica de manejo: é uma ética da partilha, um saber ancestral que resiste à 

lógica da acumulação. E é esse tipo de prática, coletiva, cuidadora, regenerativa, que o 

agronegócio tentou eliminar. A resistência das quebradeiras, portanto, não se deu apenas 

nos embates diretos com a empresa, mas na preservação de um modo de vida que o capital 

tenta desautorizar. 

Em Zundão dos Camilos, a resistência se fez também no plano da organização 

política. As mulheres passaram a participar de reuniões comunitárias, encontros sindicais, 

assembleias populares e espaços de articulação regional. Buscaram apoio da Comissão 

Pastoral da Terra (CPT), dos sindicatos da CUT e do Centro de Educação, Pesquisa e 

Assessoria Sindical e Popular (CEPAC), que atuaram como pontes entre o território e os 

canais institucionais de denúncia. A produção do dossiê COMVAP: uma história de suor 



 101 

 
e sangue, em 1991, é fruto direto desse movimento de denúncia sistematizada, 

impulsionada pelas próprias comunidades. 

As ações de enfrentamento não se limitaram ao plano da narrativa. Houve 

ocupações de terra, protestos em frente à usina, interrupções de vias de acesso, destruição 

de cercas e confrontos com seguranças privados. As lideranças comunitárias passaram a 

ser vigiadas, perseguidas, ameaçadas. Muitas famílias relataram represálias após 

participarem de reuniões ou associações. A resistência foi, portanto, também um exercício 

de coragem diária, especialmente para as mulheres, que enfrentavam não apenas a 

violência institucional, mas também a invisibilidade nas estruturas formais de 

representação política. 

Mesmo diante da repressão, as comunidades seguiram construindo redes. O 

intercâmbio entre localidades expulsas, como Melancias, Três Irmãos, Centro do Sítio e 

Meruoca, fortaleceu a identidade coletiva dos atingidos. A luta deixou de ser isolada e 

passou a ser entendida como parte de um processo maior de injustiça territorial. Essa 

articulação foi fundamental para o surgimento de um discurso comum que contestava o 

modelo de desenvolvimento imposto e afirmava outro: baseado no bem viver, na 

soberania alimentar, no extrativismo sustentável e no direito à terra como bem comum. 

A presença das mulheres em fóruns nacionais, como os encontros do Movimento 

Interestadual das Quebradeiras de Coco Babaçu (MIQCB), deu visibilidade à luta do 

Piauí no contexto mais amplo das resistências do Norte e Nordeste. Essa visibilidade 

permitiu denunciar internacionalmente os impactos da expansão do agronegócio sobre os 

corpos e territórios de mulheres rurais. Como afirma Viviane Barbosa (2014), as vozes 

das quebradeiras não apenas narram o conflito: elas desestabilizam a lógica dominante, 

porque expõem as feridas de um país que insiste em modernizar-se à custa da destruição 

de seus próprios povos. 

A dimensão simbólica da resistência também foi ativada. As comunidades 

retomaram festas religiosas, ampliaram a circulação da história oral, resgataram o uso de 

ervas e saberes tradicionais e criaram territórios de memória. O babaçu tornou-se símbolo 

de luta, de esperança e de organização. A palmeira, que antes era vista apenas como fonte 

de sustento, passou a ser também uma bandeira. Proteger o babaçu é proteger o futuro. É 

proteger o direito de viver sem pedir licença ao latifúndio. 

As crianças passaram a ser educadas para compreender que a cerca é uma 

invenção, que a terra tem memória, que o extrativismo é ciência. Muitas dessas crianças 

hoje são adolescentes ou jovens adultos que participam de movimentos juvenis, coletivos 



 102 

 
agroecológicos e campanhas pelo Babaçu Livre. A resistência das quebradeiras, portanto, 

frutificou. Criou raízes novas, redes mais amplas e um novo léxico de luta, onde “quebrar 

coco” é também quebrar o ciclo da submissão. 

As conquistas, embora parciais, são expressivas. Em algumas localidades, houve 

reconhecimento parcial de territórios coletivos, acesso a políticas de fomento ao 

extrativismo, inclusão das quebradeiras em programas de economia solidária e 

agroecologia. Mas a disputa permanece aberta. A empresa continua operando, os 

babaçuais continuam ameaçados, e as comunidades seguem enfrentando a negligência do 

Estado. 

A resistência, contudo, é tenaz. É feita de mulheres que carregam facões na 

cintura, que ensinam as crianças a reconhecer a folha do babaçu, que sabem o tempo da 

chuva e o tempo da colheita. Mulheres que foram expulsas e voltaram. Que viram o 

roçado ser destruído e plantaram de novo. Que enterraram seus mortos e seguiram em 

frente. Que enfrentam a cana, o veneno, o silêncio, e ainda assim dançam no festejo do 

padroeiro com orgulho. 

Elas não esperam mais reconhecimento do poder público. Sabem que a justiça 

pode demorar ou não vir. Mas também sabem que há outras formas de vitória: permanecer 

no território, passar o saber adiante, manter a palmeira de pé. Essa é a política das 

quebradeiras. Uma política do cuidado, da persistência e da memória. Uma política que 

não se dobra diante do lucro e que, mesmo sob ameaça, insiste em florescer. 

 

3.7 Quando a terra fala: memórias insurgentes diante do avanço da cana 

 

A trajetória que percorremos ao longo deste capítulo revela muito mais do que a 

instalação de uma usina. Revela o entrelaçamento de forças históricas, políticas, 

econômicas e simbólicas que transformaram o território Entre Rios em laboratório de uma 

modernização que, em vez de emancipar, expropriou. A instalação da COMVAP no Piauí, 

sob a justificativa do desenvolvimento regional, expôs com brutal clareza os limites do 

modelo agroindustrial quando aplicado sobre territórios historicamente ocupados por 

comunidades tradicionais. 

As comunidades atingidas não eram espaços vazios, nem terras improdutivas. 

Eram territórios vivos, povoados por práticas sociais complexas, modos de vida 

sustentáveis e economias de base familiar e extrativista. As quebradeiras de coco babaçu, 

em especial, sintetizam essa relação ancestral com a terra: conhecedoras do tempo da 



 103 

 
palmeira, guardiãs dos saberes do mato, mulheres que sustentam famílias inteiras com 

trabalho invisibilizado pelo Estado e pelas estatísticas. Ao transformar o babaçu em 

obstáculo à produtividade, a COMVAP declarou guerra a essas mulheres. 

O avanço da cana-de-açúcar impôs não apenas uma nova paisagem, mas uma nova 

lógica territorial. Cercamentos, remoções, silenciamentos e destruição de modos de vida 

foram apresentados como “progresso”. O Estado, ao atuar como fiador do projeto 

empresarial, abandonou sua função mediadora e assumiu um papel ativo na 

reconfiguração do campo piauiense segundo os interesses do capital. O desenvolvimento, 

nesse cenário, revelou seu lado excludente e autoritário. 

Ao longo do capítulo, mostramos que esse processo se consolidou por meio de 

uma engenharia institucional: articulação de secretarias de Estado, financiamentos 

públicos, isenção fiscal, reclassificação territorial e repressão a resistências locais. A 

COMVAP não se instalou por ausência de alternativa produtiva, ela se impôs como única 

possibilidade admitida pelas elites políticas e econômicas da época. As vozes que 

discordaram foram tratadas como atraso, e as práticas comunitárias como entrave. 

As consequências dessa escolha foram devastadoras. Comunidades como 

Melancias, Centro do Sítio, Três Irmãos, Havre de Graça e Meruoca foram 

desterritorializadas, fragmentadas, apagadas dos mapas oficiais. Suas populações 

enfrentaram insegurança alimentar, desemprego, migração forçada e desestruturação dos 

laços familiares. A monocultura, onde se instala, exige não apenas terra, mas silêncio, e 

foi isso que a COMVAP tentou impor, com cercas e vigilância. 

Entretanto, como afirmamos em cada seção, o silêncio não foi pleno. Houve 

resistência. Houve enfrentamento. Houve reconstrução. As mulheres quebradeiras, com 

seus corpos marcados pelo trabalho e pela luta, foram as primeiras a denunciar, a se 

organizar, a construir redes. Quebrar coco, nesses contextos, tornou-se gesto político. 

Cada cacho colhido com cuidado, cada facão afiado, cada panela de azeite fervendo 

carregava consigo a recusa em ser apagada. 

As práticas de resistência extrapolaram o território. As comunidades atingidas 

criaram associações, denunciaram violações, articularam-se com sindicatos e 

movimentos sociais como a CPT, o MIQCB e o CEPAC. Produziram documentos, 

participaram de audiências, ocuparam espaços de decisão. A elaboração do dossiê 

COMVAP: uma história de suor e sangue, em 1991, foi um marco desse processo: uma 

escrita coletiva que desafiava o discurso único da empresa e do Estado. 



 104 

 
No campo simbólico, a resistência também se afirmou. Reavivaram-se festejos, 

retomaram-se práticas de cura com ervas, fortalecem-se redes de oralidade entre gerações. 

As comunidades, embora violentadas, mantiveram viva a memória de seus territórios. A 

terra pode ter sido cercada, mas o pertencimento permaneceu. Como disse uma moradora 

de Zundão, “a gente nasceu aqui, cresceu aqui, e não é trator que vai apagar nossa 

história”. 

A crítica ao modelo de desenvolvimento que sustentou a instalação da COMVAP 

também foi aprofundada. Como mostraram autores como Boaventura de Sousa Santos, 

Maristella Svampa e Carlos Walter Porto-Gonçalves, há múltiplas formas de pensar e 

viver o desenvolvimento. O que as comunidades praticavam, e ainda praticam, é uma 

lógica que articula sustentabilidade, autonomia e memória. Um desenvolvimento que não 

cresce para fora, mas para dentro: que fortalece os vínculos, o alimento local, a saúde da 

terra e das relações. 

O Estado, ao privilegiar a monocultura e a produtividade como métricas únicas, 

negligenciou a complexidade dos territórios. Ignorou os saberes locais, tratou o 

extrativismo como rudimento e promoveu políticas públicas que beneficiaram o grande 

capital em detrimento das comunidades. Ainda hoje, os efeitos dessa escolha são visíveis: 

insegurança fundiária, babaçuais envenenados, desemprego rural e ausência de políticas 

de reparação. 

O capítulo também demonstrou que o discurso de modernização, longe de ser 

neutro, opera como instrumento de poder. A promessa de progresso serve, muitas vezes, 

para justificar a exclusão. E é justamente contra esse discurso que as quebradeiras se 

insurgem, com fala, com gesto, com corpo. Elas afirmam que progresso não é veneno na 

água, que riqueza não é o que destrói a mata, que futuro não se constrói com palmeira 

tombada. 

Importante lembrar que essa resistência não é romântica, nem espontânea. Ela é 

produto de articulação, de memória, de sabedoria acumulada. É uma prática política 

cotidiana, profundamente enraizada na experiência das mulheres que, ao longo de 

décadas, aprenderam a transformar o pouco em tudo. Que sabem o valor de uma panela 

cheia, de um quintal limpo, de uma palmeira respeitada. Que, mesmo diante da violência, 

continuam de pé. 

A análise das trajetórias das comunidades envolvidas mostrou também sua enorme 

capacidade de reinvenção. Mesmo após as remoções e fragmentações, muitas famílias 

mantiveram vínculos territoriais, buscaram formas de retorno, reconstruíram hortas, 



 105 

 
reorganizaram festas e continuaram ensinando os mais jovens. Essas ações, muitas vezes 

silenciosas, são formas de luta. São maneiras de manter o território vivo, mesmo quando 

o chão foi arrancado. 

Também vimos que a luta das quebradeiras extrapola o Piauí. Elas são parte de 

um movimento nacional e transfronteiriço que discute direitos territoriais, autonomia 

econômica, agroecologia e soberania alimentar. A palmeira de babaçu é, hoje, um símbolo 

de resistência no Brasil inteiro. E muito disso se deve à persistência de mulheres como as 

do Zundão dos Camilos, que não aceitaram que sua história fosse enterrada junto com os 

babaçuais. 

Diante de tudo isso, a história da COMVAP precisa ser recontada. Não apenas 

como caso empresarial ou como política pública de etanol, mas como capítulo doloroso 

da luta pela terra no Brasil. Um capítulo escrito com facão e papel, com lágrima e 

denúncia, com esperança e estratégia. E as quebradeiras precisam ser reconhecidas não 

como vítimas do desenvolvimento, mas como autoras de um projeto de mundo que insiste 

em florescer. 

Assim, concluímos este capítulo afirmando que a resistência das comunidades 

rurais do Piauí, em especial das mulheres extrativistas, é uma força vital que desafia a 

lógica da devastação. Suas práticas são políticas, seus corpos são territórios, suas vozes 

são documentos. E sua luta é, ao mesmo tempo, memória e futuro. 

 

  



 106 

 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Esta pesquisa teve como ponto de partida a escuta atenta das quebradeiras de coco 

babaçu da comunidade Zundão dos Camilos, em União (PI), mulheres que carregam nos 

braços, nas palavras e nos rastros a história de um território moldado pela coletividade, 

pelo extrativismo e por resistências sutis e persistentes. O recorte entre 1960 e 2024 nos 

permitiu perceber os deslocamentos, rupturas e permanências nas relações entre o 

trabalho, o gênero e o ambiente, em um contexto profundamente marcado pela lógica 

desenvolvimentista e pela presença avassaladora da monocultura da cana-de-açúcar. 

Ao longo do processo investigativo, tornou-se evidente que as quebradeiras não 

são apenas personagens de um enredo regional. São autoras de práticas territoriais e 

epistemológicas que tensionam a narrativa oficial de progresso, produtividade e ocupação 

racional da terra. As formas de partilha do babaçu, os saberes passados de geração em 

geração e o manejo coletivo da palmeira expressam um outro modo de se relacionar com 

o mundo, um modo que desafia a racionalidade colonial-capitalista que transformou o 

cerrado piauiense em fronteira agrícola e espaço de espoliação. 

A inserção da COMVAP no território, a partir da década de 1980, trouxe consigo 

promessas de emprego, modernização e infraestrutura. No entanto, como denunciado por 

organizações como CEPAC, CPT e sindicatos da CUT, essas promessas vieram 

acompanhadas de grilagem de terras, degradação ambiental, violência contra 

comunidades tradicionais e invisibilização das mulheres extrativistas. A cana-de-açúcar, 

nesse contexto, não é só uma planta: é o símbolo de uma lógica que desestrutura modos 

de vida ancestrais. 

A presença da monocultura alterou a dinâmica dos usos da terra, restringindo o 

acesso às áreas de coleta, provocando o envenenamento do solo com agrotóxicos e 

dificultando a continuidade das práticas tradicionais. Isso não apenas fragilizou as 

relações ecológicas estabelecidas há gerações, como também desestruturou o vínculo 

comunitário entre as mulheres, que antes organizavam o trabalho de forma coletiva e 

solidária. O impacto não foi só material, mas profundamente subjetivo e simbólico. 

Apesar desse cenário adverso, as quebradeiras do Zundão dos Camilos resistem. 

Sua resistência, no entanto, não é estrondosa ou visível aos olhos do Estado. Ela se 

manifesta nos detalhes: no cuidado com o cacho que não é cortado todo de uma vez, para 

que outras mulheres também possam aproveitar; na manutenção dos laços familiares em 

torno do babaçu; na memória compartilhada dos tempos de fartura e de liberdade nos 



 107 

 
babaçuais. Como afirma Silvia Federici, há uma potência política na reprodução social 

que escapa às lógicas do capital. 

A história oral foi uma ferramenta metodológica decisiva para essa pesquisa, 

permitindo que as narrativas dessas mulheres fossem escutadas em sua inteireza, com 

suas pausas, emoções, contradições e silêncios. Como apontam Monique Augras e Jerusa 

Ferreira, a oralidade não é apenas um recurso técnico, mas uma estratégia epistemológica 

que desloca o centro da enunciação do saber. Ouvir dona Eliza, dona Cleidimar e tantas 

outras foi abrir espaço para que a história da comunidade fosse contada por quem a viveu. 

No diálogo com a bibliografia especializada e com os documentos históricos, 

ficou evidente o quanto o conhecimento dessas mulheres tem sido sistematicamente 

deslegitimado. Seja pelas políticas públicas que priorizam o agronegócio, seja pelos 

programas de incentivo que não reconhecem a cadeia produtiva do babaçu como 

estratégica, seja ainda pelos discursos escolares e acadêmicos que silenciam sobre o 

extrativismo feminino. A luta por reconhecimento é, também, uma luta epistemológica. 

A produção do território no Zundão dos Camilos não se deu a partir de cercas, 

escrituras ou cartórios. Ela se deu no rastro das caminhadas, no som dos facões abrindo 

caminho entre os pés de babaçu, na partilha dos frutos e na convivência entre famílias. 

Esse modelo de ocupação territorial é o que Carlos Rodrigues Brandão chama de 

“território vivido”, aquele que se constitui pelas práticas cotidianas e pelos laços de 

pertencimento. Trata-se de um modo de existir que desafia as fronteiras oficiais. 

A devastação ambiental promovida pela COMVAP não pode ser compreendida 

apenas como um problema ecológico. Trata-se de um projeto político que visa 

homogeneizar o uso da terra, concentrar renda e desmobilizar comunidades camponesas. 

A destruição dos babaçuais é, nesse sentido, parte de um processo mais amplo de 

apagamento das culturas populares e da imposição de uma lógica produtivista que 

considera o cerrado como vazio a ser explorado, quando, na verdade, ele é pleno de vida, 

saberes e história. 

É necessário destacar o papel do Estado, seja pela omissão, seja pela conivência. 

A ausência de políticas públicas voltadas à proteção dos territórios tradicionais, a 

permissividade com a grilagem de terras e o financiamento de grandes empreendimentos 

agroindustriais contribuem para o aprofundamento das desigualdades. O Estado não 

apenas não protege as quebradeiras, como frequentemente atua contra seus interesses, ao 

fomentar modelos de desenvolvimento que as excluem. 



 108 

 
No entanto, é fundamental que não caiamos na armadilha da vitimização passiva. 

As quebradeiras são sujeitas políticas que constroem estratégias cotidianas de resistência. 

Elas criam redes de solidariedade, denunciam violações, ocupam espaços institucionais e 

constroem conhecimento. A centralidade das mulheres nesse processo desafia também o 

machismo estrutural das comunidades e dos movimentos sociais, nos quais suas vozes, 

por vezes, são secundarizadas. 

Essa pesquisa também permitiu refletir sobre a noção de “desenvolvimento”. 

Enquanto para o Estado e para os empreendimentos agroindustriais desenvolvimento 

significa aumento do PIB, produtividade e exportações, para as comunidades tradicionais 

ele está relacionado à soberania alimentar, ao bem viver, à autonomia e ao respeito à 

natureza. Como pontuam autores como Boa Ventura de Sousa Santos e Manuela Carneiro 

da Cunha, existem múltiplas racionalidades em disputa. 

O enfrentamento entre essas racionalidades, a do capital e a do comum, é visível 

nas disputas pelo território. No caso do Zundão dos Camilos, o babaçu é mais que um 

recurso natural: ele é símbolo de identidade, de continuidade e de resistência. Sua defesa 

não é apenas uma questão econômica, mas também cultural, histórica e afetiva. Proteger 

o babaçu é proteger uma forma de vida que sobrevive a despeito de todas as adversidades. 

Uma das contribuições desta pesquisa foi a revalorização dos saberes locais 

enquanto práticas de resistência e produção de conhecimento. Esses saberes, muitas vezes 

invisibilizados nas narrativas oficiais, mostram-se como ferramentas potentes na crítica 

ao modelo hegemônico. A maneira como as mulheres identificam, coletam e transformam 

o babaçu é repleta de inteligência ecológica, sensibilidade social e autonomia técnica, 

uma verdadeira tecnologia social. 

O protagonismo das mulheres foi um eixo transversal em todo o trabalho. Ao 

recuperarmos suas vozes, seus gestos e suas práticas, fizemos mais do que uma 

homenagem: afirmamos a centralidade do trabalho feminino na construção e na 

manutenção do território. Como aponta Teresinha de Jesus Queiroz, não há território sem 

corpo, e os corpos das mulheres são territórios de luta, memória e invenção. Suas histórias 

são, também, histórias do Brasil profundo. 

Ao revisitarmos os registros documentais, como o dossiê “COMVAP: entre suor 

e sangue”, compreendemos que as violações ocorridas não são pontuais, mas estruturais. 

As denúncias feitas nos anos 1990 ainda ecoam, em muitos aspectos, nas experiências 

atuais. O dossiê se torna, assim, mais do que um arquivo: é um testemunho de que o 



 109 

 
conflito entre a lógica do capital e a lógica do comum permanece vigente, ainda que 

reformulado sob novos discursos e práticas de dominação. 

A análise crítica dos discursos estatais revela uma clara desconexão entre o que se 

promete e o que se realiza. O "desenvolvimento regional" apresentado como sinônimo de 

progresso, emprego e infraestrutura, na prática, se traduziu em exclusão, degradação e 

concentração fundiária. É necessário que pesquisadores, movimentos sociais e 

formuladores de políticas públicas avancem na crítica à ideia de progresso como valor 

absoluto, questionando: quem se desenvolve? À custa de quê e de quem? 

A força da oralidade, como método e como ética, foi um dos pilares mais férteis 

desta pesquisa. As falas das quebradeiras não apenas informam: elas emocionam, educam 

e provocam. Nesse sentido, como afirma Lucília Delgado, ouvir é também um ato 

político. É recusar o silenciamento e legitimar formas de expressão que resistem à 

colonialidade do saber. Dona Eliza, ao nos contar como o cacho não deve ser arrancado 

inteiro, nos ensinou mais sobre justiça social do que muitos relatórios técnicos. 

A escuta das mulheres do Zundão revela, também, o quanto os impactos da 

monocultura não se restringem ao ambiente físico. Há efeitos psíquicos, sociais e 

espirituais profundos. A perda da relação com o babaçu é sentida como perda de 

identidade, como descontinuidade da linhagem. A terra, o coco e o cuidado são 

indissociáveis. O luto pelo cerrado, nesse contexto, não é apenas um dado ambiental, é 

uma dor coletiva, ainda não elaborada publicamente. 

Esta pesquisa não se propôs a dar voz às quebradeiras, porque elas nunca deixaram 

de ter voz. O que buscamos foi escutá-las com atenção e humildade, rompendo com a 

lógica de um saber que coloniza, extrai e interpreta de fora. Ao contrário, nos colocamos 

como aprendizes de um modo de vida que desafia a pressa, a produtividade e a eficiência. 

É nesse sentido que a pesquisa também se fez militante: ao escolher um lado, o lado de 

quem resiste. 

FIGURA 13: Registro da pesquisadora em visita à comunidade Zundão dos Camilos, União-PI, 

durante a realização do trabalho de campo. Julho de 2024. 

 



 110 

 
 

Fonte: acervo Lia Monielli / Trabalho de campo, julho/2024 

Da esquerda para a direita: Maria José, Maria de Fátima, Maria Cleidimar, Eliza, Francisca, Maria 

Machado, Lia Monielli, Amara, Laiane e seu filho. 

 

Este momento marca mais que uma etapa da pesquisa: simboliza o encontro entre 

mundos. Ao pisar nessa terra, fui acolhida com generosidade por mulheres que 

transformam trabalho duro em sabedoria coletiva, silêncio em palavra potente, e território 

em corpo vivido. Agradeço imensamente a cada moradora do Zundão que me recebeu 

com histórias, cafés e confiança. Este trabalho é também um retrato da escuta, da presença 

e da partilha. Que ele honre, ainda que em parte, a grandeza dessas vidas. 

A situação das quebradeiras de coco babaçu do Zundão dos Camilos nos coloca 

diante de um desafio urgente: como garantir direitos territoriais para comunidades que 

vivem em áreas não tituladas? Como reconhecer juridicamente modos de ocupação e uso 

da terra que não se enquadram nos padrões da propriedade privada? A resposta passa, 

necessariamente, por uma reforma agrária ampla, plural e sensível às especificidades 

culturais e ambientais do Brasil rural. 

A inclusão das quebradeiras nas políticas públicas requer não apenas escuta, mas 

mudanças estruturais. Programas de incentivo ao extrativismo precisam dialogar com as 

realidades locais, respeitar os tempos das comunidades e promover autonomia. O 

fortalecimento de cooperativas, o apoio à comercialização dos derivados do babaçu e a 

criação de zonas livres de agrotóxicos são passos concretos que podem transformar o 

cotidiano dessas mulheres. 

As universidades públicas, por sua vez, têm um papel fundamental nesse processo. 

É urgente aproximar o conhecimento acadêmico dos saberes populares, criando espaços 

de intercâmbio, de reconhecimento mútuo e de construção conjunta de soluções. 

Pesquisas como esta mostram que não se trata apenas de estudar o outro, mas de construir 

alianças, de aprender com o outro, e de deslocar nossos próprios referenciais. 

A escola, enquanto espaço formador, precisa incorporar a história das 

quebradeiras e dos povos do cerrado nos currículos. A ausência dessas narrativas nas salas 

de aula contribui para a naturalização do apagamento. É preciso contar às crianças que há 

mulheres que sustentam comunidades inteiras com o coco do babaçu, que organizam 

mutirões, que cuidam da floresta e que enfrentam, com coragem, as forças da exclusão. 

Isso também é fazer educação ambiental, étnico-racial e de gênero. 



 111 

 
Outra dimensão que emergiu com força foi a espiritualidade ligada à terra. Para 

muitas das mulheres ouvidas, há uma dimensão sagrada no cuidado com o babaçu. Essa 

relação não se traduz em dogmas religiosos, mas em ética comunitária, em 

responsabilidade intergeracional, em respeito ao invisível. A academia precisa aprender a 

ouvir esses sentidos mais sutis, que não cabem nas planilhas, mas que sustentam a vida. 

Como diria Brandão, é no sensível que reside o essencial. 

O futuro da luta das quebradeiras passa pela articulação entre tradição e inovação. 

Isso não significa adaptar-se ao mercado, mas utilizar as tecnologias e os instrumentos 

disponíveis para fortalecer sua autonomia. A internet, por exemplo, pode ser uma aliada 

na divulgação de seus produtos e de suas denúncias. A formação técnica, se respeitar os 

saberes locais, pode aprimorar o beneficiamento do coco e garantir maior valor agregado 

à produção. 

A construção de alianças entre movimentos sociais do campo, da floresta e da 

cidade é estratégica. As lutas não são isoladas: a luta das quebradeiras é também a luta 

pela água, pela saúde, pela educação, pelo direito de existir em outros ritmos e formas. O 

reconhecimento mútuo entre diferentes formas de resistência fortalece o tecido social e 

amplia as possibilidades de enfrentamento ao capitalismo verde, ao extrativismo 

predatório e à monocultura da mente. 

Uma das sugestões centrais desta pesquisa é a criação de um arquivo comunitário, 

onde as histórias das mulheres do Zundão possam ser preservadas, acessadas e recontadas 

pelas próximas gerações. Esse arquivo não precisa ser físico, mas pode ser digital, 

coletivo, dinâmico. Ele seria um instrumento de afirmação identitária, de pedagogia da 

memória e de contranarrativa frente aos apagamentos oficiais. 

Como pesquisadora e educadora, afirmo que o maior desafio da universidade não 

é apenas produzir conhecimento, mas saber a serviço da vida. Esta pesquisa sobre as 

quebradeiras de coco babaçu nos ensinou que resistir é uma prática cotidiana, silenciosa, 

feita de escolhas pequenas, mas poderosas. E que há, sim, um Brasil profundo, feminino 

e resistente, que segue pulsando sob os escombros do progresso. 

Em tempos de emergência climática, de avanço do agronegócio e de crises 

civilizatórias, ouvir as quebradeiras é ouvir o futuro. Um futuro que não se constrói com 

cimento, mas com cuidado. Um futuro que não se mede em toneladas, mas em vínculos. 

Um futuro em que o som do facão no coco seja também o som da dignidade, da autonomia 

e da liberdade. Que este trabalho sirva como testemunho, como denúncia e, sobretudo, 

como semente. 



 112 

 

REFERÊNCIAS 

 

Fontes orais 

CÍCERO. Entrevista concedida a Amara Brandão. Zundão dos Camilos, União (PI) 

jun. 2024. 

ELIZA. Entrevista concedida a Lia Monielli. Zundão dos Camilos, União (PI) jul. 

2024. 

ELIZA. Entrevista concedida a Amara Brandão. Zundão dos Camilos, União (PI) 

jun. 2024. 

FRANCISCA. Entrevista concedida a Lia Monielli. Zundão dos Camilos, União (PI) 

jul. 2024. 

FRANCISCA. Entrevista concedida a Amara Brandão. Zundão dos Camilos, União 

(PI) jun. 2024. 

LAIANE. Entrevista concedida a Lia Monielli. Zundão dos Camilos, União (PI) jul. 

2024. 

MARIA CLEUDINAR. Entrevista concedida a Lia Monielli. Zundão dos Camilos, 

União (PI) jul. 2024. 

MARIA CLEUDINAR. Entrevista concedida a Amara Brandão. Zundão dos 

Camilos, União (PI) jun. 2024. 

MARIA DE FÁTIMA. Entrevista concedida a Lia Monielli. Zundão dos Camilos, 

União (PI) jul. 2024. 

MARIA DE FÁTIMA. Entrevista concedida a Amara Brandão. Zundão dos Camilos, 

União (PI) jun. 2024. 

MARIA JOSÉ. Entrevista concedida a Lia Monielli. Zundão dos Camilos, União (PI) 

jul. 2024. 

MARIA JOSÉ. Entrevista concedida a Amara Brandão. Zundão dos Camilos, União 

(PI) jun. 2024. 

MARIA MACHADO. Entrevista concedida a Lia Monielli. Zundão dos Camilos, 

União (PI) jul. 2024. 

MARIA MACHADO. Entrevista concedida a Amara Brandão. Zundão dos Camilos, 

União (PI) jun. 2024. 

OZIANIR. Entrevista concedida a Amara Brandão. Zundão dos Camilos, União (PI) 

jun. 2024. 

 

Bibliografia 

 



 113 

 
 

ACSELRAD, Henri (Org.). Conflitos ambientais no Brasil. Rio de Janeiro: Relume 

Dumará: Fundação Heinrich Böll, 2004.  

 

ALMEIDA, Amália Rodrigues de; GONÇALVES, Francisco Willams de Assis Soares. 

Dossiê COMVAP: uma história de suor e sangue. CEPAC: Teresina, 1991. 

 

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Terras tradicionalmente ocupadas: processos de 

territorialização e movimentos sociais. Revista Brasileira de Estudos Urbanos e 

Regionais, São Paulo, v. 6, n. 1, p. 9-32, 2004.   

 

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Terras de quilombos, terras indígenas, 

“babaçuais livres”, “castanhais do povo”, faxinais e fundos de pasto: terras 

tradicionalmente ocupadas. 2. ed. Manaus: Pgsca-Ufam, 2008. 

 

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Quebradeiras de coco babaçu: um século de 

mobilizações e lutas repertório de fontes documentais e arquivísticas, dispositivos legais 

e ações coletivas (1915-2018). Manaus: Uea Edições / Pncsa, 2019. 

 

ANDRADE, Manoel Carlos de. Territorialidades, desterritorialidades, novas 

territorialidades: os limites do poder nacional e do poder local. In: SANTOS, M; A 

SOUZA, M; SILVEIRA, M L (org.). Território: globalização e fragmentação. São 

Paulo: Hucitec. p. 213-220, 1994. 

 

ANDRADE, Manoel Carlos de.. Formação territorial e econômica do Brasil. Recife: 

Fundação Joaquim Nabuco, Editora Massagama, 2007. 

 

ARAÚJO, Clarissa Flávia Santos; OLIVEIRA, Alyne Maria Sousa; MONTEIRO, 

Maria do Socorro Lira. A expansão do agronegócio sucroenergético no Estado do 

Piauí - Brasil. Revista ESPACIOS, Vol. 38 (Nº 11), Ano 2017, Pág. 23. Disponível em: 

< https://www.revistaespacios.com/a17v38n11/17381124.html> 

 

ARAÚJO, Eugênio Celso Emérito. Estado da arte e potencial do babaçu para a 

agroenergia. Teresina – PI: Embrapa Meio Norte, 2008.  

 

AUGRAS, Monique. História Oral e Subjetividade. In: SIMSON, O. (Org.). Os 

Desafios Contemporâneos da História Oral. Campinas: Centro de Memória, 

UNICAMP. 1997. 

 

BAPTISTA, João Gabriel. Geografia Física do Piauí. Teresina: COMEPI,1975.  

 

BARBOSA, Viviane de Oliveira. Gênero, Cotidiano e Memória no universo de 

Quebradeiras de Coco Babaçu no Maranhão. Universidade Federal do Maranhão, 

2005.  

 

BARBOSA, Viviane de Oliveira. “Sou quebradeira eu sou! Quebrando coco eu vou!”: 

movimento social, gênero e identidades. II SEMINÁRIO NACIONAL 

MOVIMENTO SOCIAIS PARTICIPAÇÃO E DEMOCRACIA. Florianópolis, 

2007. 

 



 114 

 
BARBOSA, Viviane de Oliveira. Na terra das palmeiras: Gênero, trabalho e 

identidades no universo de quebradeiras de coco babaçu. Universidade Federal da 

Bahia, 2007.  

 

BARBOSA, Viviane de Oliveira. Trabalho, Conflitos e Identidades numa Terra de 

Babaçu. História Social (UNICAMP), v. 1, p. 255-275, 2008. 

 

BARBOSA, Viviane de Oliveira. Mulheres do babaçu: gênero, maternalismo e 

movimentos sociais no Maranhão. UFF, 2013. 

 

BARBOSA, Viviane de Oliveira. Mulheres do Babaçu: resistência, sociabilidades e 

feminismo popular no Maranhão Republicano. In: BARROS, Antonio E.; NERIS, 

Cidinalva; BARROSO JR. Reinaldo; SALES, Tatiane; BARBOSA, Viviane de O.; 

NERIS, Wheriston. (Org.). Histórias do Maranhão em Tempos de República. 

1ed.Jundiaí: Paco Editorial, 2015, v. 1, p. 629-656. 

 

BECKER, Bertha K. Geopolítica da Amazônia. Estudos Avançados, v. 19, n. 53, p. 71–

86, 2005. 

 

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito de história. In: Benjamin, Walter. Magia e 

Técnica, Arte e Política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 8. ed. São Paulo: 

Brasiliense, 2012. (Obras escolhidas, v. 1). 

 

BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. 15. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2011. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Ser e viver enquanto comunidades tradicionais. 

Mercator (Fortaleza. Online), v. 11, p. 109-120, 2012. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. A comunidade tradicional. In: João Batista de Almeida 

Costa; Cláudia Luz de Oliveira. (Org.). Cerrado, Gerais, Sertão - comunidades 

tradicionais nos sertões roseanos. 1ed.São Paulo: Intermeios, 2012, v. 1, p. 367-380. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Comunidade tradicional: conviver, criar, resirtir. 

Revista da ANPEGE, v. 8, n.9, p. 73 - 91, jan./jul. 2012. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. A comunidade tradicional. In: UDRY, Consolación & 

EIDT, Jane Simoni (Orgs.) Conhecimento tradicional: conceitos e marco legal. 

Brasília: EMBRAPA, pp. 21-101, 2015 (Coleção Povos e Comunidades tradicionais, 

vol. 1). 

 

BRITO, Élida Maria Cardoso de; BARROS, Roseli Farias Melo de; LIMA, Carmen 

Lúcia Silva. Onde tem palmeira, tem uma quebradeira: Territorialidades, identidade e 

luta. Revista ANTHROPOLÓGICAS. 34(2):250-286, 2023. 

 

CABRAL, Ivana Campelo. Bandidos, Bêbados e Desordeiros: Trabalhadores Livres no 

Piauí Rural Escravista (1850-1888). In: EUGÊNIO, João Kennedy (Org.). Escravidão 

Negra no Piauí e temas conexos. Teresina: EDUFPI, 2014. 

 

CAMARGO, Alexandre. Mensuração racial e campo estatístico nos censos brasileiros 

(1872-1940): uma abordagem convergente. Boletim do Museu Paraense Emílio 

Goeldi. Ciências Humanas, vol. 4, n. 3, pp. 361-385, 2009. 



 115 

 
 

CÂNDIDO, Antônio. Os Parceiros do Rio Bonito: Estudo sobre o caipira paulista e a 

transformação dos seus meios de vida. 4 ª edição. São Paulo: Livraria Duas Cidades, 

1977. 

 

CÂNDIDO, Antônio. A literatura e a Formação do Homem. In. CÂNDIDO, Antônio. 

Textos de intervenção. São Paulo: Duas Cidades; Editora 34, 2002. p.77-92. 

 

CASTELO BRANCO, Renato.  Piauí: a terra, o homem, o meio. São Paulo: Quatro 

Artes, 1970. 

 

CASTELO BRANCO, Francisco Gil. Ataliba, o vaqueiro. Fundação Quixote, 2012. 

11ª ed.  

 

CEPEA-USP. Centro de Estudos Avançados em Economia Aplicada – Universidade de 

São Paulo. Relatório PIB Agro Brasil. mar. 2015. Disponível em: 

<http://www.cepea.esalq.usp.br/comunicacao/Cepea_PIB_BR_mar15.pdf>.  

 

COELHO, Carlos Nayro. 70 anos de política agrícola no Brasil (1931-2001). Revista 

de Política Agrícola, Brasília, n.3, p.3-58, jul./ago./set., 2001. 

 

COMVAP. Evolução de produção na COMVAP. 2024. Disponível em: 

<http://www.grupoolhodagua.com.br/2013/noticias.>.  

 

CONAB. Companhia Nacional de Abastecimento. Acompanhamento da safra 

brasileira de cana-de-açúcar. Safra 2013/14, 4º levantamento, abr., 2014. Brasília: 

Conab, 2014. Disponível em: 

<http://www.conab.gov.br/OlalaCMS/uploads/arquivos/14_04_10_09_00_57_boletim_c

ana_portugues_-_4o_lev_-_13.pdf>.  

 

CONAB. Acompanhamento da safra brasileira de cana-de-açúcar. Safra 2015/2016, 

v. 2, n. 3, dez., 2015. Brasília: Conab, 2015. Disponível em: 

<http://www.conab.gov.br/OlalaCMS/uploads/arquivos/15_12_17_09_03_29_boletim_c

ana_portugues_-_3o_lev_-_15-16.pdf>.  

 

CONAB. Mapas da produção agrícola: mapa da produção brasileira de cana-de-

açúcar – safra 2013. Disponível em: 

<http://www.conab.gov.br/conteudos.php?a=1101&t=2&Pagina_objcmsconteudos=1#A

_objcmsconteudos>.  

 

CONAB. Acompanhamento da safra brasileira de cana-de-açúcar. Brasília, DF, v. 

12, n. 1 abril 2024. 

 

CONAB. Acompanhamento da safra brasileira de cana-de-açúcar. Brasília, DF, v. 

12, n. 2 agosto 2024. 

 

CONAB. Perfil do setor do açúcar e do etanol no Brasil /Companhia Nacional de 

Abastecimento. – v. 1(2017- ) – Brasília: Conab, 2017 

 

COSTA, Conceição de Maria Sousa Batista. Produção e reprodução da agricultura 

familiar em tempo de expansão e monopolização do negócio sucroalcooleiro no 



 116 

 
município de União – PI. 2021. 232f. Tese (Doutorado) – Universidade Federal do 

Piauí, Centro de Ciências Humanas e Letras, Programa de Pós-Graduação em Políticas 

Públicas, Teresina (PI), 2021.  

 

COSTA, Lia Monnielli Feitosa. Cultura e cartografias de memórias: trabalho e 

migração de cearenses para Entrerios (PI) – 1940 1970. 2018. 136f. Dissertação 

(Mestrado) - Universidade Federal do Ceará, Centro de Humanidades, Programa de 

Pós-graduação em História, Fortaleza (CE), 2018. 

 

COSTA, Polyana Felipe Ferreira da. et al. O desenvolvimento (in)sustentável do 

agronegócio canavieiro. Ciência & Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 19, n. 10, pp. 

3971-3980, 2014. Disponível em: <http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1413-

81232014001003971&script=sci_arttext>.  

 

COSTA FILHO, Alcebíades; FERREIRA, Amara Prysciliana Brandão da Silva Ferreira. 

Resistência e conflito: Zundão dos Camilos (União – Piauí) contra a expansão do 

agronegócio sucroenergético. Revista da Universidade Federal de Minas Gerais, 

Belo Horizonte, v. 31, 2024. 

 

DELAGADO, Guilherme Costa. Do “capital financeiro na agricultura” à economia 

do agronegócio: mudanças cíclicas em meio século (1965-2012). Porto Alegre: Editora 

da UFRGS, 2012. 

 

DENICOL, Elias Milton et al. Análise de custos e rentabilidade na atividade rural: um 

comparativo entre culturas temporárias e permanentes. Custos e agronegócio online - 

v. 12, n. 3 – Jul/Set - 2016. 

 

DIEGUES, Antonio Carlos Sant'ana. Etnoconservação - Novos Rumos para a 

Conservação da Natureza. 1. ed. São Paulo: Nupaub e HUCITEC, 2000. v. 1.  

 

DIEGUES, Antonio Carlos Sant'ana.. O Mito Moderno da Natureza Intocada. 6. ed. São 

Paulo: Hucitec e NUPAUB/USP, 2008. v. 1.  

 

DELGADO, Lucília de A. N. História e memória: metodologia da história oral. In.: 

História oral. Memória, tempo e identidades. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 

ENCICLOPÉDIA DOS MUNICÍPIOS BRASILEIROS. Rio de Janeiro: IBGE, 1959. 

 

FARIAS, Francisco Pereira de. Do coronelismo ao clientelismo: práticas eleitorais no 

Piauí, Brasil. Teresina: EDUFPI, 2020. 

 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. 

Tradução de Coletivo Sycorax. São Paulo: Elefante, 2017. 

 

FEDERICI, Silvia.. O ponto zero da revolução: trabalho doméstico, reprodução e 

lutas feministas. Tradução de Coletivo Sycorax. São Paulo: Elefante, 2019. 

 

FERNANDES, Bernardo Mançano. Entrando nos territórios do Território. In: 

PAULINO, Eliane T.; FABRINI, João E. (Org.). Campesinato e territórios em 

disputa. São Paulo: Expressão Popular, 2008. 

 



 117 

 
FERREIRA, Jerusa. Os Desafios da Voz Viva. In.: Os desafios contemporâneos da 

história oral. Campinas, SP: Centro de Memória; UNICAMP, 1997. 

 

FRANCIOSI, Eduardo Roxo Nobre. Modelagem de sistema agroflorestal de babaçu 

e mandioca na Mata dos Cocais. Dissertação (mestrado profissional MPAGRO) - 

Fundação Getúlio Vargas, Escola de Economia de São Paulo, 2022. 

 

FREITAS, Alan Ferreira; DIAS, Marcelo Miná; FREITAS, Alair Ferreira de Freitas. O 

Programa Nacional de Desenvolvimento Sustentável de Territórios Rurais: a indução de 

territorialidades à ação pública. Perspectivas em Políticas Públicas. Belo Horizonte: 

vol. III, nº 6, jul/dez, 2010. p. 27-58. Disponível em: 

<http://revistappp.uemg.br/pdf/artigo1ppp6.pdf>. 

 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Manual 

técnico da Vegetação Brasileira. Série Manuais Técnicos em Geociências. n. 1. Rio 

de Janeiro: Ed. IBGE. 2012. 2º edição. 

 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Censo 

Agropecuário. Rio de Janeiro: IBGE, 2017.  

 

 INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Censo 

Brasileiro de 2010. Rio de Janeiro: IBGE, 2012. 

 

JUPIASSU, Hilton. Interdisciplinaridade e patologia do saber. Rio de Janeiro: 

Imago, 1976. 

 

LEAL, Victor Nunes. Coronelismo, enxada e voto: o município e o regime 

representativo no Brasil. 1º ed. São Paulo: Editora Alfa-Ômega, 1975. 

 

LEFF, Enrique. A complexidade ambiental. São Paulo: Cortez, 2003. 

 

LEFF, Enrique. Racionalidade Ambiental: a reapropriação social da natureza. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 

 

LEITE, Sérgio Pereira; MEDEIROS, Leonilde Servolo de. Agronegócio. In: 

CALDART, Roseli Salete (org.). Dicionário da Educação do Campo. Rio de Janeiro, 

São Paulo: Escola Politécnica de Saúde Joaquim Venâncio, Expressão Popular, 2012. 

 

LIMA, Vanusa da Silva; NASUTI, Stéphanie. Universo Quebradeiras. Sustentabilidade 

em Debate - Brasília, v. 8, n.2, p. 147-169, ago/2017. 

 

MACHADO, Marina. Agregado. In: Dicionário da Terra. MOTTA, Márcia. (Org.) Rio 

de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005, p.20. 

 

MARTINS, José de Souza. O cativeiro da terra. São Paulo: Livraria Pioneira, 1981. 

 

MDA. Ministério do Desenvolvimento Agrário. Governo Federal libera R$ 24,1 

bilhões para o Plano Safra da Agricultura Familiar 2014/2015. Disponível em: 

<http://www.mda.gov.br/sitemda/noticias/governo-federal-libera-r-241-bilh%C3%B5es-

para-o-plano-safra-da-agricultura-familiar-20142015>.  

 



 118 

 
MENDONÇA, Maria Luiza; PITTA, Fábio. T.; XAVIER, Carlos Vinicius. A 

agroindústria canavieira e a crise econômica mundial. São Paulo: Rede Social de 

Justiça e Direitos Humanos, 2012. 

 

MICHELLON, Ednaldo; SANTOS. Ana Aracelly Lima; RODRIGUES, Juliano Ricardo 

Alves. Breve descrição do Proálcool e perspectivas futuras para o etanol produzido 

no Brasil. In: XLVI Congresso da Sociedade Brasileira de Economia, Administração e 

Sociologia Rural. Rio Branco: 20-23 jul. 2008. 16p.  Disponível em: 

<http://www.sober.org.br/palestra/9/574.pdf>.  

 

MOTTA, Márcia. Dicionário da Terra. 1. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2005. v. 01.  

 

MOTTA, Márcia. História Agrária: Propriedade & Conflito. 1. ed. Grarapuava: 

Editora da UNICENTRO, 2009. v. 1. 477p. 

 

NACHILUK, K. Alta na Produção e Exportações de Açúcar Marcam a Safra 2020/21 de 

Cana. Análises e Indicadores do Agronegócio, São Paulo, v. 16, n. 6, jun. 2021, p. 1-5. 

Disponível em: 

<http://www.iea.sp.gov.br/out/TerTexto.php?codTexto=15925#:~:text=Na%20safra%20

2020%2F21%2C%20a,186%20milh%C3%B5es%20de%20toneladas5.>. 

 

NEVES, Delma Pessanha. Agricultura Familiar. In: CALDART, Roseli Salete (Org.). 

Dicionário da Educação do Campo.  Rio de Janeiro, São Paulo: Escola Politécnica de 

Saúde Joaquim Venâncio, Expressão Popular, 2012. 

 

NOVA CARTOGRAFIA SOCIAL. Quebradeiras de coco babaçu na região sudeste 

do Pará acompanham pesquisa sobre a biodiversidade da floresta de babaçuais. 

Disponível em: < http://novacartografiasocial.com.br/quebradeiras-de-coco-babacu-na-

regiao-sudeste-do-para-acompanham-pesquisa-sobre-a-biodiversidade-da-floresta-de-

babacuais/>.  

 

NUNES, Maria Célis Portella; ABREU, Irlane Gonçalves de. Vilas e cidades do Piauí. 

In: Piauí: formação, desenvolvimento, perspectivas. Monteiro de Santana (Org.) Ed. 

Halley, 1995. 

 

NUNES, Odilon. O Piauí na história. Teresina: Tipografia Popular, 1937. 

 

ODERICH, Edmundo Hoppe; ELIAS, Lilian de Pellegrini; WAQUIL, Paulo Dabdab. 

Expansão do agronegócio no Brasil: diferentes discursos e dinâmicas socioeconômicas 

no Rio Grande do Sul. Eutopia. Revista de Desarrollo Económico Territorial N.° 16, 

diciembre 2019, pp. 141-158. Disponível em: < 

https://revistas.flacsoandes.edu.ec/eutopia/article/download/4120/3315?inline=1> 

 

PEREIRA, Mônica Cox de Brito. Revolução Verde. In: CALDART, R. S. 

(org.). Dicionário da Educação do Campo. Rio de Janeiro, São Paulo: Escola 

Politécnica de Saúde Joaquim Venâncio, Expressão Popular, 2012. 

 

PEREIRA, Sofia Laurentino Barbosa; NASCIMENTO, Maria do Socorro; 

RODRIGUES, João Victor de Sousa. Compatibilização entre territórios de 

desenvolvimento e instâncias de gestão regionais. Teresina: Fundação CEPRO, 2017. 



 119 

 
 

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. A globalização da natureza e a natureza da 

globalização. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 

 

QUEIROZ, Teresinha de Jesus Mesquita. Economia Piauiense: da pecuária ao 

extrativismo. Teresina. EDUFPI, 2006. 

 

RIOS, L. Estudos de Geografia do Maranhão. São Luis: Gráphis Editora, 2001. 

 

SANTOS, Marcos Oliveira dos. Experiências camponesas: mundos do trabalho e a 

industrialização do babaçu no Piauí (1940-1990). 2024. 157f. Dissertação (Mestrado). 

Universidade Estadual do Piauí, Programa de Pós-Graduação em Sociedade e Cultura, 

Campus Poeta Torquato Neto, Teresina (PI), 2024.  

 

SANTOS, Milton. Espaços da racionalidade: a natureza do espaço: técnica e tempo, 

razão e emoção. São Paulo: EdUSP, 2002. 

 

SANTOS, Milton. O Espaço do Cidadão. São Paulo: Hucitec, 7ª ed, 2007. 

 

SANTOS FILHO, Francisco Soares. COCAIS: ZONA ECOTONAL NATURAL OU 

ARTIFICIAL?. Revista Equador (UFPI), Vol.1, Nº 1, p. 02 -13, Jan/Jun, 2013.  

SAUER, Sérgio. Agricultura familiar versus agronegócio: a dinâmica sociopolítica 

do campo brasileiro. Brasília, DF: Embrapa Informação Tecnológica, 2008. 73 p. 

Disponível em: <http://ainfo.cnptia.embrapa.br/digital/bitstream/item/92407/1/sge-

texto-30.pdf>.  

 

SANTOS, Laymert Garcia dos. Politizar as novas tecnologias: o impacto sócio-técnico 

da revolução digital. São Paulo: Editora 34, 2005. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para  além  do  pensamento  abissal:  das  linhas 

globais a uma ecologia de saberes. Revista crítica de ciências sociais, 2007, 78: 3-46 

 

SANTOS, Francisca Rodrigues dos. Chica Lera: A história dos movimentos sociais e a 

luta das quebradeiras de coco babaçu no Piauí. LIMA, Carmem Lúcia Silva Lima; 

GAIOSO, Arydimar Vasconcelos (Orgs.). ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. (Ed.) 

Manaus: UEA Edições/PNCSA, 2019. 

 

SAUER, Sérgio. Agricultura familiar versus agronegócio: a dinâmica sociopolítica 

do campo brasileiro. Brasília, DF: Embrapa Informação Tecnológica, 2008. 73 p. 

Disponível em: <http://ainfo.cnptia.embrapa.br/digital/bitstream/item/92407/1/sge-

texto-30.pdf>.  

 

SHIRAISHI NETO, Joaquim (Org.). Acesso à terra, território e recursos naturais: a luta 

das quebradeiras de coco babaçu. ActionAid Brasil, 2015.  

 

SHIRAISHI NETO, Joaquim. A Luta das Quebradeiras de Coco Babaçu pela Garantia 

do Livre Acesso e Uso Comum dos Recursos Naturais: experiências com as leis do 

“Babaçu Livre” e as Reservas Extrativistas. ActionAid Brasil, 2015. 

 



 120 

 
SCHORR, Janaína Soares; ROGERIO, Marcele Scapin; CENCI, Daniel Rubens. Crise 

Ambiental e Desenvolvimento Sustentável: Postulados de Enrique Leff. XVII – 

Seminário Internacional de Educação do Mercosul; UNICRUZ.  

 

SCOTT, James C. Exploração normal, resistência normal. Revista Brasileira De Ciência 

Política, (5), 217–243. 2012. Recuperado de 

https://periodicos.unb.br/index.php/rbcp/article/view/1764  

 

SCOTT, James C. A Dominação e a Arte da Resistência: discursos ocultos. Tradução 

de Pedro Serras Pereira. Lisboa/Fortaleza: Letra Livre, 2013. 

 

SILVA, Maria Aparecida de Moraes; MARTINS, Rodrigo Constante. A degradação 

social do trabalho e da natureza no contexto da monocultura canavieira 

paulista. Sociologias, Porto Alegre, ano 12, nº 24, mai./ago. 2010, pp. 196-240. 

Disponível em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-

45222010000200008>.  

 

SOUZA, Angela Fagna Gomes; BRANDÃO, Carlos Rodrigues. SER EVIVER 

ENQUANTO COMUNIDADES TRADICIONAIS. Mercator - Revista de Geografia 

da UFC, vol. 11, núm. 26, set/dez, 2012, pp. 109-120. 

 

SVAMPA, Maristella. “Consenso de los Commodities” y lenguajes de valoración en 

América Latina. Nueva Sociedad¸ Buenos Aires, n. 244, p. 30-46, marzo-abr., 2013.  

 

SVAMPA, Maristella. Extrativismo neodesenvolvimentista e movimentos sociais: um 

giro ecoterritorial rumo a novas alternativas? In: DILGER, G.; LANG, M.; PEREIRA 

FILHO, J. (orgs.). Descolonizar o imaginário: debates sobre pós-extrativismo e 

alternativas ao desenvolvimento. São Paulo: Elefante, 2016, p. 140-171.  

 

SVAMPA, Maristella. As fronteiras do neoextrativismo na América Latina. Conflitos 

socioambientais, giro ecoterritorial e novas dependências. São Paulo: Editora Elefante, 

2019. 

 

VELOSO, Henrique Pimenta. Classificação da vegetação brasileira: adaptada a um 

sistema universal. Rio de Janeiro: IBGE, Departamento de Recursos Naturais e Estudos 

Ambientais, 1991. 

 

VIANA, Francisca Silva; ZANIRATO, Silvia Helena. AS QUEBRADEIRAS DE 

COCO BABAÇU E O AVANÇO DA FRONTEIRA AGRÍCOLA NO OESTE DO 

MARANHÃO: Dimensões Políticas e Socioambientais. IX Jornada Internacional de 

Políticas Públicas, UFMA, 2019.  

 

WANDERLEY, Maria de Nazareth Baudel. A ruralidade no Brasil moderno:  por um 

pacto social pelo desenvolvimento rural. In: CLACSO. Consejo Latinoamericano de 

Ciencias Sociales. ¿Una nueva ruralidad en América Latina?. Ciudad Autónoma de 

Buenos Aires, Argentina, 2001. pp. 31-44. Disponível em: 

<http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/rural/wanderley.pdf>.  

 


	798792dd80b0b1c46fcb6ee137bf5a74c99f42c4bd9e58bf7e017bd6b9205842.pdf
	6dbe50e926c5270ecdbd2ef778d471c04f854276857da06a17cac834686a1b11.pdf
	798792dd80b0b1c46fcb6ee137bf5a74c99f42c4bd9e58bf7e017bd6b9205842.pdf
	1. CONSIDERAÇÕES INICIAIS
	1.1 Por que quebradeiras de coco babaçu?
	O interesse em estudar as quebradeiras de coco babaçu nasceu do cruzamento entre três dimensões da minha trajetória: a formação acadêmica, a experiência pessoal e uma inquietação política mais ampla diante do silenciamento histórico das mulheres campo...
	A formação acadêmica foi o ponto de partida. Durante a graduação em História, desenvolvi a pesquisa intitulada “As Quebradeiras de coco babaçu do Piauí: da autonomia à sustentabilidade”, apresentada em 2017 como monografia de conclusão do curso. Nela,...
	A experiência pessoal também se entrelaça a essa escolha. O vínculo com a comunidade de Zundão dos Camilos foi potencializado pela presença de meu padrasto, ex-trabalhador da GECOSA em Novo Nilo, localidade vizinha. Suas memórias sobre a região desper...
	A inquietação política, por sua vez, foi se aprofundando a partir da constatação de como as quebradeiras de coco permanecem à margem das narrativas dominantes sobre desenvolvimento. Em grande parte dos discursos oficiais, são retratadas como personage...
	1.2 Por que Zundão dos Camilos?
	1.3 A feira do babaçu como território vivido, trabalho feminino e economia do cotidiano
	A feira do babaçu realizada em Zundão dos Camilos ocorre anualmente e constitui um dos momentos mais aguardados pela comunidade, mobilizando intensamente o cotidiano do povoado. Organizada com o apoio da associação de moradores, a feira envolve pratic...
	Para além de sua dimensão econômica, a feira se configura como um evento social e cultural de grande relevância, articulando celebração, sociabilidade e afirmação identitária. A programação inclui apresentações musicais, momentos de confraternização e...
	Não é irrelevante que o evento seja denominado pela própria comunidade como Feira do Babaçu Livre. A escolha do nome carrega sentidos que dialogam diretamente com as experiências históricas de restrição de acesso ao babaçu e com as disputas pelo uso d...
	A feira do babaçu em Zundão dos Camilos não pode ser compreendida apenas como um espaço episódico de comercialização de produtos extrativistas. Ela se inscreve no cotidiano da comunidade como uma prática social contínua, que articula trabalho, memóri...
	O babaçu, nesse contexto, organiza o tempo do trabalho e da vida. A multiplicidade de produtos derivados do coco: carvão, azeite, mesocarpo, bolos, broas, cocadas e geleias, expressa uma lógica de aproveitamento integral que não responde apenas à nec...
	“Nós faz o, do babaçu nós tira o carvão. Nós faz a caieira, que é para tirar o carvão, para fazer, pra acender o fogo e fazer a comida. E o coco, nós tira o azeite… pra temperar… e vender também, nós também vende. (…) Do coco nós tira o mesocarpo (…) ...
	A narrativa evidencia que a feira não inaugura o trabalho, mas o torna visível. O que chega às bancas é o resultado de uma cadeia longa de atividades, marcadas pelo esforço físico, pelo conhecimento técnico acumulado e pela divisão sexual do trabalho...
	Além de sua dimensão produtiva, a feira do babaçu configura-se como espaço de sociabilidade e circulação de narrativas. É ali que as mulheres trocam informações, compartilham experiências sobre o acesso ao babaçu, comentam as dificuldades impostas pe...
	A feira da comunidade também pode ser compreendida como um território político cotidiano. Ainda que não se apresente como espaço formal de reivindicação, ela expressa formas de resistência silenciosa frente aos processos de expropriação e às narrativ...
	A feira deve ser entendida como uma expressão concreta do território vivido. Ela condensa trabalho, gênero, memória e resistência, revelando uma economia que não se orienta exclusivamente pela acumulação, mas pela continuidade da vida. Ao iluminar es...
	1.4 Escolhas teórico-metodológicas
	1.5 Caminhos da escrita: apresentação dos capítulos

	2. O TERRITÓRIO ENTRE RIOS: O BABAÇU COMO CENTRO DE VIDA E DISPUTA
	2.2 União: entre raízes fundiárias e resistência feminina
	2.3 Zundão dos Camilos: a terra onde o coco é raiz, herança e reexistência
	2.4 O babaçu como território de memória e futuro

	3.  ENTRE A PALMA E A CANA: O AGRONEGÓCIO, A RESISTÊNCIA DAS QUEBRADEIRAS E O DESCOMPASSO DO DESENVOLVIMENTO
	3.1 Impactos da COMVAP nas comunidades rurais do Piauí: exploração, resistência e transformações socioeconômicas
	3.2 Evolução do Setor Sucroenergético no Brasil: de colônia a potência mundial
	3.3 COMVAP e Piauí: dois projetos de mundo em confronto
	3.4 Comunidades envolvidas e suas trajetórias: fragmentos de uma geografia interrompida
	3.5 A implantação da COMVAP no Piauí: quando o Estado abre caminho para o capital
	3.6 A resistência das comunidades frente à expansão da COMVAP: entre facão, memória e luta
	3.7 Quando a terra fala: memórias insurgentes diante do avanço da cana

	4. CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS


