
 

 

  

 

 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PIAUÍ – UESPI 

CAMPUS POETA TORQUATO NETO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS E LETRAS – CCHL 

COORDENAÇÃO DO CURSO DE LICENCIATURA EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

POLIANA RUFINO DE SOUSA 

 

 

 

 

HERANÇA CULTURAL EM VERSO NO HIP - HOP: A CONTRIBUIÇÃO 

DAS BATALHAS DE RIMA NA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE NEGRA NAS 

VILAS E FAVELAS DE TERESINA (2022 - 2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERESINA - PI 

2025 

 

 



 

 

POLIANA RUFINO DE SOUSA 

 

HERANÇA CULTURAL EM VERSO NO HIP - HOP: A CONTRIBUIÇÃO 

DAS BATALHAS DE RIMA NA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE NEGRA NAS 

VILAS E FAVELAS DE TERESINA (2022 - 2024).  

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 

Universidade Estadual do Piauí (UESPI), como 

requisito parcial para conclusão do Curso de 

Graduação em Licenciatura Plena em História. 

 

Orientadora: Prof.ª Drª Joseanne Zingleara Soares 

Marinho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teresina - PI 

2025 

 



 

 

POLIANA RUFINO DE SOUSA 

 

 

 

HERANÇA CULTURAL EM VERSO NO HIP-HOP: A CONTRIBUIÇÃO DAS 

BATALHAS DE RIMA NA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE NEGRA NAS VILAS 

E FAVELAS DE TERESINA (2022 - 2024).  

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 

Universidade Estadual do Piauí (UESPI) para 

obtenção do título de graduada em Licenciatura Plena 

em História sob a orientação da Prof.ª Dr.ª Joseanne 

Zingleara Soares Marinho. 

 

 

 

 

 

Aprovado em: 04/12/2025. 

 

 

 

____________________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Joseanne Zingleara Soares Marinho (Orientadora) 

Universidade Estadual do Piauí - UESPI 

 

 

 

____________________________________________________ 

Prof. Dr. Pedro Pio Fontineles Filho (Examinador Interno)  

Universidade Estadual do Piauí - UESPI 

 

 

____________________________________________________ 

Prof.ª Ma. Ana Karoline de Freitas Nery (Examinadora Externa) 

Universidade Federal do Piauí - UFPI 

  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Aos meus guias, agradeço primeiro, pois sem a proteção nada seria possível. Em 2023 

levei um esporro de uma entidade encarnada há mais de dois mil anos e, entre todos os tapas, o 

que mais me marcou foi: “minha filha, pare de olhar pra frente e comece a olhar mais pro seu 

lado, viu?” Teimosa como sou, ignorei esse aviso até 2024, quando a espiritualidade 

simplesmente cansou e resolveu por conta própria. Hoje entendo completamente o recado. e 

antes de continuar, preciso dizer uma coisa que quem me conhece já sabe: eu posso ser plural, 

mas não sou - nem nunca fui - dada à melosidade. Mesmo assim, ou talvez justamente por isso, 

cada pessoa que caminhou comigo nessa trajetória merece o meu agradecimento.  

À minha mãe, que enfrentou uma vida cheia de limitações e, ainda assim, transformou 

cada dificuldade em força. Mesmo sem ter concluído os próprios estudos, ela me ensinou que 

educação vai muito além das salas de aula. Ao meu pai, que me mostrou que a verdadeira 

riqueza está no que construímos com dignidade e perseverança. À minha irmã, que com seus 

risos e alegria tornou o caminho mais leve. À minha orientadora, Prof.ª Dra. Joseanne Zingleara, 

pela dedicação, pela paciência e pelo cuidado que ultrapassou o campo acadêmico. E mesmo 

com todas as minhas faltas, nunca duvidou que entregaríamos um bom trabalho — e isso fez 

toda diferença, jamais saberei como agradecer. A vocês que seguraram minha mão desde o dia 

01, quando tudo ainda era remoto, estranho e ninguém se conhecia direito: Ana Paula Araújo, 

Daniel Willamy e Pedro Lucas Rodrigues: seguimos juntos por anos, entre apoio, brigas bestas, 

medos coletivos, risadas e as obsessões aleatórias que a gente nutria depois de dois copos de 

cerveja. Que alegria ter vivido todas as fases com vocês, do jeito torto, caótico e real que sempre 

foi.  

Aos meus amigos de vida: Esther Vasconcelos, que me acompanha desde o ensino 

médio; Thainá Machado, que acessa partes minhas que poucas pessoas alcançam; e Adyson 

Lucas, que se tornou um grande amigo. Mesmo assim, cada pessoa que passou por esse percurso 

merece estar aqui, porque nada disso foi construído sozinha. Ressalto também o 

companheirismo de: Antonio Emerson, Antonio Francisco e Rodrigo Matos pelos momentos 

de descontração e risos bobos. 

À CAPES, pelo apoio à minha trajetória acadêmica e pela contribuição essencial na 

minha formação, ao corpo docente da UESPI pelas inúmeras contribuições e orientações ao 

longo desses anos, em especial agradeço ao Prof. Dr. Alcebíades Costa Filho pelo apoio e 

preocupação. A todos que cruzaram meu caminho e, de alguma forma, fizeram parte dessa 

jornada: obrigada. Este trabalho carrega um pedaço de cada um de vocês. 



 

 

 Meus agradecimentos se estendem a minha banca examinadora, em especial ao Prof. 

Dr. Pedro Pio Fontineles Filho e Prof.ª Ma. Ana Karoline de Freitas Nery pelo aceite para a 

composição da banca examinadora, pela leitura e avaliação deste texto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO 

 

Este trabalho analisa o papel das batalhas de rima do estilo musical do rap, na construção da 

identidade negra em Teresina, durante o período compreendido entre 2022 e 2024, observando 

como essas práticas culturais periféricas atuam na afirmação identitária e na resistência social. 

Nesse intervalo, as batalhas se manifestaram de diferentes formas, ora como espaços de 

fortalecimento comunitário e circulação de saberes, ora como respostas diretas às tensões 

sociais vivenciadas pela juventude negra da capital. A pesquisa demonstra que tais práticas se 

inserem em um contexto histórico marcado pela segregação urbana e pela marginalização da 

população negra, cujas raízes remontam aos processos de formação da cidade e à persistência 

de desigualdades estruturais. A abordagem metodológica utilizada foi qualitativa, com análise 

bibliográfica e documental, mobilizando autores como Stuart Hall (1997), Kabengele Munanga 

(2008), Nilma Lino Gomes (2002), Peter Burke (2004), Marcos Napolitano (2002), Michel De 

Certeau (1994) e Pierre Bourdieu (1983). Foram examinadas, ainda, músicas, entrevistas, 

registros audiovisuais de batalhas e publicações em redes sociais, que compõem a produção 

simbólica e política desses espaços. A pesquisa permite concluir que as batalhas de rima 

desempenham funções que ultrapassam o entretenimento, configurando-se como arenas de 

expressão, pertencimento e formação identitária para jovens negros teresinenses, que nelas 

encontram caminhos de resistência e reafirmação de sua presença na cidade. 

 

Palavras-chaves: História; batalhas de rima identidade negra; cultura periférica.  



 

 

ABSTRACT 

 

This study analyzes the role of rap battles in the construction of Black identity in Teresina 

between 2022 and 2024, examining how these peripheral cultural practices contribute to 

identity affirmation and social resistance. During this period, battles manifested in different 

ways, sometimes as spaces for community strengthening and knowledge circulation, and at 

other times as direct responses to the social tensions experienced by the Black youth of the 

capital. The research demonstrates that these practices are embedded in a historical context 

marked by urban segregation and the marginalization of the Black population, whose roots trace 

back to the city’s formation processes and the persistence of structural inequalities. The 

methodological approach was qualitative, involving bibliographic and documentary analysis, 

mobilizing authors such as Stuart Hall (1997), Kabengele Munanga (2008), Nilma Lino Gomes 

(2002), Peter Burke (2004), Marcos Napolitano (2002), Michel De Certeau (1994), and Pierre 

Bourdieu (1983). Songs, interviews, audiovisual recordings of battles, and social media 

publications were also examined, as they compose the symbolic and political production of 

these spaces. The research allows us to conclude that rap battles perform functions beyond 

entertainment, acting as arenas of expression, belonging, and identity formation for young 

Black people in Teresina, who find in them paths for resistance and reaffirmation of their 

presence in the city. 

Keywords: History; rap battles; Black identity; peripheral culture. 

  



 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Imagem gráfica do Circuito da Cultura 24 

Figura 2 - Capa do disco “Clube da Esquina” lançado em Março de 1972 pelos músicos 

brasileiros Milton Nascimento e Lô Borges 27 

Figura 3 - Capa do disco “Heresia” lançado em 2017  pelo rapper brasileiro Djonga 28 

Figura 4 - Cartaz “Entartete Musik” (Música Degenerada), 1938 30 

Figura 5 - Cartaz de divulgação de uma batalha de rima em Teresina 34 

Figura 6 - Intervenção da Polícia Militar durante a Virada Cultural de São Paulo em 2007 38 

Figura 7 - MV Bill durante o Free Jazz (frame do vídeo em 27min50s à 28min00s) 39 

Figura 8 - MV Bill durante o Free Jazz (frame do vídeo em 28min00s à 28min10s) 39 

Figura 9 - Manchete de condenação pela publicação da frase 41 

Figura 10 - Performance do Djonga no festival Cena 2K22 41 

Figura 12 - Card do evento “Batalha da Cultural no CETI Didacio Silva - Rima e Educação”

 60 

Figura 13 - Card do evento “Festival Hip-Hop Salva” 61 

Figura 14 - Card de divulgação da Escolinha de Freestyle 67 

Figura 15 -  Card de divulgação da Escolinha de Freestyle - Aprender para ensinar 68 

Figura 16 -  Card de divulgação evento Cirandinha dos Menor 69 

Figura 17 -  Card de divulgação da Batalha da Cultural Beneficente 70 

Figura 18 - Vencedor da Batalha da Cultural em maio de 2023 71 

Figura 20 - Felicitação Dia internacional da Mulher 82 

Figura 21 - Evento “Elas por Elas” 82 

Figura 22 - Batalha da Profecia X Batalha das Marias 83 

Figura 23 - Homenagem à Profª Sueli Rodrigues 84 

  



 

 

LISTA DE MAPAS 

 

MAPA 1 - Detalhe da planta inicial de Teresina, denominada comumente como Plano Saraiva

 51 

MAPA 2 - Distribuição das favelas e comunidades urbanas do município de Teresina - PI 54 

  



 

 

LISTA DE SIGLAS 

 

IBGE  Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

MC’s  Mestre de Cerimônias 

MNU  Movimento Negro Unificado 

NMS  Novo Movimento Social 

RAP  Ritmo e Poesia 

 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

 

 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................................... 11 

 

2 A CULTURA COMO AGENTE HISTÓRICO ................................................................ 21 

2.1 A música como agente histórico ......................................................................................... 24 

2.2 O movimento hip-hop e as vozes subalternizadas .............................................................. 31 

2.3 A expressão da diáspora africana na identidade negra teresinense .................................... 41 

 

3 CONTEXTO URBANO: CIDADES, VILAS E FAVELAS EM TERESINA ............... 47 

3.1 Urbanização em Teresina e crescimento de assentamentos informais ............................... 50 

3.2 O impacto do contexto urbano nas manifestações culturais ............................................... 57 

3.3 Criação da identidade negra em classes marginalizadas .................................................... 62 

 

4 BATALHAS DE RIMA COMO REFLEXO DA IDENTIDADE NEGRA 

TERESINENSE ...................................................................................................................... 65 

4.1 As batalhas de rima em vilas e favelas: impacto e construção identitária .......................... 66 

4.2 As batalhas de rima em vilas e favelas: narrativas locais ................................................... 73 

4.3 Inclusão feminina e o feminismo negro nas narrativas das batalhas de rima ..................... 77 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................. 86 

 

REFERÊNCIAS...................................................................................................................... 88 

 

REFERÊNCIAS DAS FONTES PRIMÁRIAS ................................................................... 91 



11 

 

1 INTRODUÇÃO  

 

 

O negro tem uma história tradicional onde subsistem ainda resíduos das 

sociedades africanas, mas tem, também, uma cultura forjada aqui dentro 

e que esta cultura, na medida em que foi forjada num processo de 

dominação, é perniciosa e bastante difícil e que mantém o grupo no 

lugar onde o poder dominante acha que deve estar. Isto é o que eu 

chamo de “Cultura da Discriminação”.  (Nascimento, 1976, p. 04) 

                                                                                                            
         

 

A cultura, enquanto produção lucrativa, pode ser uma arma para grupos majoritários, 

sendo eles  que detêm o controle dos meios de comunicação, das instituições educacionais, das 

indústrias culturais e do poder econômico, e, em sua maioria, são compostos por elites brancas 

e historicamente privilegiadas, que exercem poder intelectual sobre grupos minoritários, como 

a  população negra, indígena, feminina e outros sujeitos socialmente e historicamente 

marginalizados, que não são necessariamente menores em número, mas sim minorizados em 

termos de acesso aos poderes simbólico, político e cultural. Quando a cultura é recuperada por 

essas vozes subalternizadas1, ocupa papel central na construção das identidades coletivas e 

individuais, e possui poder simbólico enquanto prática social. Ela não se resume a uma 

categoria neutra ou estética, mas se apresenta aqui como um campo de disputa, onde diferentes 

grupos sociais produzem significados sobre si mesmos e sobre o mundo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    

 Como destaca Peter Burke (2004), a cultura é simultaneamente representação e ação, 

sendo produzida por sujeitos históricos em contextos específicos. Essa concepção permite 

compreender que, mesmo os grupos tradicionalmente marginalizados, têm agência cultural: 

constroem saberes, narrativas, estéticas e modos de viver que desafiam as estruturas opressoras. 

Esses sujeitos ordinários2, são capazes de reinventar espaços, linguagens e práticas por meio de 

táticas simples que resistem às imposições dos sistemas dominantes.  

De acordo com Michel de Certeau (1998), é nas práticas cotidianas que os sujeitos 

inventam táticas de resistência, reinventando os espaços urbanos a partir de seus próprios 

 
1
 Em Antônio Gramsci, o conceito de subalternização refere-se à condição de grupos sociais que, embora façam 

parte da estrutura social, são marginalizados e privados de poder e influência política, econômica e cultural. 

GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cárcere. v. 3. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1999. 
2
 Michel de Certeau (1994), usa a expressão “sujeitos ordinários” para se referir às pessoas comuns que, por meio 

de práticas cotidianas, resistem de forma criativa às imposições do sistema dominante. Esses sujeitos não têm 

poder institucional, mas reinventam o espaço social através do que ele chama de “arte do fazer” CERTEAU, 

Michel de. A invenção do cotidiano: 1. Artes de fazer. Petrópolis: Vozes, 1998. 

 

 



12 

 

saberes, desejos e modos de vida. Nas periferias urbanas, essa resistência se manifesta por meio 

de expressões culturais que reconfiguram a cidade, os discursos e os territórios cotidianos, 

muitas vezes vistas como marginais ou informais, são, na verdade, modos legítimos de habitar 

o mundo, de produzir o seu próprio conhecimento e de afirmar a sua existência no mundo (De 

Certeau, 1998). 

No contexto das sociedades pós-coloniais, como o Brasil, que é forjado através dessa 

sociedade enraizadamente racista e classista, essa disputa simbólica tem ainda mais força. Isso 

porque, como afirma Clóvis Moura: 

 

Como a estrutura da sociedade brasileira, na passagem do trabalho 

escravo para o livre, permaneceu basicamente a mesma, os mecanismos 

de dominação inclusive ideológicos, foram mantidos e aperfeiçoados. 

Daí o autoritarismo quase caracteriza o pensamento de quantos ou pelo 

menos grande parte dos pensadores sociais que abordam o problema do 

negro, após a abolição (1988, p. 23). 

                                                                                                        

 

A abolição da escravidão, portanto, não significou uma ruptura com as lógicas de 

exclusão, mas sim a sua adaptação a uma nova ordem social, onde o racismo e a desigualdade 

de classe continuaram a operar como fundamentos da organização social brasileira, com uma 

nova roupagem. Nesse cenário, a cultura torna-se um instrumento central para a população 

negra afirmar sua existência, encontrando , especialmente na arte, um meio de ter controle sobre 

sua voz estética, o que possibilita recontar sua história.  

Stuart Hall (2006) argumenta que a identidade negra contemporânea não é uma essência 

fixa, mas uma construção política e cultural em constante reconstrução, alimentada por 

memórias da diáspora, experiências urbanas e formas de existência cotidiana. A história negra 

foi sufocada pelas classes dominantes através de múltiplas estratégias de apagamento, que vão 

desde o silenciamento diário até a criminalização direta de práticas culturais negras, um 

exemplo emblemático disso é a proibição da capoeira3,  no contexto pós-abolição mais do que 

uma dança ou arte marcial, a capoeira representava, para os grupos negros, uma forma de 

resistência física e simbólica. Seu banimento revela como o Estado tentou controlar e reprimir 

expressões culturais que desafiavam a ordem social e política vigente. Práticas como essa, ao 

 
3
Art. 402. Fazer nas ruas e praças públicas exercício de agilidade e destreza corporal conhecida pela denominação 

capoeiragem: andar em correrias, com armas ou instrumentos capazes de produzir lesão corporal, provocando 

tumulto ou desordens, ameaçando pessoa certa ou incerta, ou incutindo temor de algum mal. Pena: de prisão celular 

por dois a seis meses. Parágrafo único. É considerada circunstância agravante pertencer a capoeira a alguma banda 

ou malta. Aos chefes ou cabeças, se imporá a pena em dobro. BRASIL. Código Penal da República dos Estados 

Unidos do Brasil. Decreto n. 847, de 11 de outubro de 1890. Rio de Janeiro: Colecção das Leis da República dos 

Estados Unidos do Brazil, 1890. 



13 

 

serem perseguidas, mostram que o racismo se manifesta no controle dos corpos, das vozes e da 

história dos sujeitos negros.  

Essa lógica repressiva persiste no presente, com novas roupagens, o projeto de lei 

chamado “Anti-Oruam”4, por exemplo, retoma essa tradição histórica de criminalizar práticas 

culturais negras, agora direcionando seu foco à música produzida nas periferias urbanas, 

especialmente ao funk, ao trap e ao rap. Apresentada como um projeto para proteger crianças e 

adolescentes da “apologia ao crime”, a proposta busca impedir que artistas com esse tipo de 

linguagem participem de eventos públicos, o que, na prática, significa censurar vozes que 

denunciam a violência, o racismo e as contradições da vida nas favelas. Assim como no caso 

da capoeira, a lei não ataca diretamente o conteúdo cultural, mas sim o contexto social e político 

de quem o produz. 

Nas batalhas de rima, essa reconstrução identitária se manifesta nas letras que evocam 

memória, denúncia e orgulho. Argumento que ganha força também em Kabengele Munanga, 

que discorre: 

 

Essa identidade, que é sempre um processo e nunca um produto 

acabado, não será construída no vazio, pois seus constitutivos são 

escolhidos entre os elementos comuns aos membros do grupo: língua, 

história, território, cultura, religião, situação social etc. Esses elementos 

não precisam estar concomitantemente reunidos para deflagrar o 

processo, pois as culturas em diáspora têm de contar apenas com 

aqueles que resistiram, ou que elas conquistaram em seus novos 

territórios  (2008, p. 15) 

 

                                                                                                       

Dessa forma, essa construção de identidade é um processo contínuo e dinâmico, que 

envolve a ressignificação de elementos culturais, históricos e sociais compartilhados. 

Kabengele Munanga destaca que essa identidade não se forma em um vazio, mas a partir dos 

fragmentos preservados e reinventados pelos sujeitos em diáspora, considerando aspectos como 

língua, território e cultura, mesmo que estes não estejam simultaneamente presentes. Essa 

perspectiva ressalta a complexidade e a fluidez dos processos identitários. Nilma Lino Gomes 

(2002) entende essa mesma identidade como: 

 

 
4
Art. 2º – Fica proibida a realização, promoção e financiamento, pelo Poder Público Municipal, de eventos 

culturais ou musicais que, no decorrer da apresentação, incentivem, promovam ou façam apologia: (...) V – A 

qualquer outra prática que contrarie os valores da educação, da cidadania e da formação saudável da infância e 

juventude. MINAS GERAIS. Projeto de Lei nº 3.262/2025. Dispõe sobre a proibição da realização de eventos 

artísticos abertos ao público infantojuvenil que envolvam apologia ao crime organizado, ao sexo e ao uso de 

drogas. Belo Horizonte: Assembleia Legislativa de Minas Gerais, 2025. Disponível em: 

https://www.almg.gov.br/atividade-parlamentar/projetos-de-lei/texto/?ano=2025&num=3262&tipo=PL. Acesso 

em: 30 nov. 2025 



14 

 

[...] uma construção social, histórica e cultural repleta de densidade, de 

conflitos e de diálogos. Ela implica a construção do olhar de um grupo 

étnico/racial ou de sujeitos que pertencem a um mesmo grupo 

étnicoracial, sobre si mesmos, a partir da relação com o outro. Um olhar 

que, quando confrontado com o do outro, volta se sobre si mesmo, pois 

só o outro interpela a nossa própria identidade. (2002, p. 3) 

                                                                                                          

As perspectivas de Kabengele Munanga e Nilma Lino Gomes sobre a identidade negra, 

vistas como um processo contínuo e multifacetado, se entrelaçando com culturas marginais e, 

em especial, as batalhas de rima, fornecem um pano de fundo essencial para compreender como 

esses eventos influenciam e refletem a construção identitária. Nesse processo, a música e a 

história oral desempenham papel central como instrumentos de preservação, Clóvis Moura 

(1988) também corrobora com essa visão e argumenta que a identidade negra no Brasil é 

profundamente moldada por fatores sociais, culturais e históricos, resultado de séculos de 

opressão e marginalização. A ênfase na importância da consciência racial e organização política 

na busca por igualdade e justiça para as comunidades afro-brasileiras. Assim, a construção da 

identidade negra é uma narrativa em constante evolução, influenciada por uma complexa 

interação de fatores históricos, culturais e políticos.  

Em consonância com a terceira geração da Escola dos Annales5, que passa a 

compreender a cultura como um campo de disputa simbólica e estabelece diálogos com outras 

disciplinas, como a antropologia e a sociologia, pequenos acontecimentos, práticas e 

experiências cotidianas tornam-se centrais para a compreensão das estruturas mais amplas da 

sociedade. A partir dessa perspectiva, a construção de identidades culturais subalternas, como 

a identidade negra e periférica, não pode ser compreendida de maneira linear ou simplista. Essa 

construção é permeada por práticas cotidianas de existência e reinvenção, que, muitas vezes, 

escapam da grande história, mas que são fundamentais para a compreensão de movimentos, 

como as batalhas de rima.  

 É nesse contexto que se insere o hip-hop: um movimento cultural que nasceu nos guetos 

nova-iorquinos nos anos 1970 e se espalhou pelo mundo como linguagem da juventude 

periférica e resistente às estruturas vigentes de exclusão social. No Brasil, o hip-hop chegou nos 

anos 1980 e rapidamente se tornou uma das principais formas de expressão de jovens negros 

 
5
A Escola dos Annales foi um movimento historiográfico surgido na França no século XX que propôs uma nova 

forma de escrever a história, valorizando o cotidiano, a cultura e as estruturas de longa duração, em oposição à 

história político-narrativa tradicional. Na terceira geração, nota-se um movimento de maior descentralização 

temática, frequentemente interpretado como policentrismo, ao incluir novos sujeitos e abordagens. Como observa 

Burke (2015, p. 70), “a terceira geração é a primeira a incluir mulheres”, o que evidencia uma abertura para grupos 

antes marginalizados pela historiografia clássica, marcada por perspectivas eurocêntricas e patriarcais. (Burke, 

2015) 



15 

 

das periferias urbanas. Como afirma Michael Herschmann “o rap surge como voz de denúncia 

de um grupo marginalizado e como meio de expressão de sua identidade e de resistência à 

exclusão social” (2005, p. 5).  Formado pelos elementos do rap (a rima), do break (dança), do 

graffiti (arte visual) e do DJ (produção musical), o hip-hop articula estética, política, denúncia 

e pertencimento. E esse panorama conversa com esses teóricos, ao afirmar que a negritude no 

Brasil sempre foi um campo de luta, nesse sentido, o hip-hop dá continuidade a essa tradição, 

transformando o cotidiano ordinário em algo de grande potência.  

Theodore Roszak (1972) designa a contracultura como um movimento cultural que é 

feito por jovens que se opõem à cultura dominante, questionando seus valores e normas. Ele 

explica esse conceito como:  

Por conseguinte, para a extirpação dessas premissas deturpantes, é 

necessário nada menos que a subversão da cosmovisão científica, com 

seu arraigado compromisso para com uma consciência cerebral e 

egocêntrica. Em seu lugar é preciso que surja uma nova cultura na qual 

as capacidades não-intelectivas da personalidade — aquelas 

capacidades acionadas pelo esplendor visionário e pela experiência da 

comunhão humana — tornem-se os árbitros do bem, da verdade e da 

beleza. Em minha opinião, o rompimento cultural que a rebelião da 

juventude está fazendo surgir entre ela e a tecnocracia tem exatamente 

essa dimensão, tão imensa em suas implicações (embora, obviamente, 

não em conseqüência histórica, ainda), quanto a brecha que um dia se 

abriu entre o racionalismo greco-romano e o mistério cristão. (p. 37) 

         

Segundo o autor, a contracultura surge como uma forma de rejeição à visão de mundo 

dominante, marcada pela lógica científica, racional e individualista. Para ele, essa forma de 

pensar limita a experiência humana e reduz o modo como as pessoas entendem a verdade, o 

bem e a beleza, assim, defende que seria necessária uma ruptura profunda com esse modo de 

ver o mundo: em vez da razão fria, seria preciso valorizar aspectos mais sensíveis da experiência 

como o sentido de comunhão entre as pessoas, essa nova cultura buscaria resgatar formas 

alternativas de conhecimento e vivência, não pautadas apenas pelo racionalismo dominante. O 

hip-hop, em especial o rap, cumpre esse papel, através das letras, dos versos improvisados e das 

batalhas de rima, os jovens negros das periferias produzem cultura, contam seu lado da história 

e questionam narrativas dominantes.  

 Em Teresina, capital do Piauí, o processo de crescimento da auto identificação racial 

entre a população negra é visível, processo esse que tem grande valia na identidade e reflete 

diretamente no tipo de cultura exercido e consumido, de acordo com o IBGE6 de 2022, a 

 
6
 IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Censo Demográfico 2022: características da população e 

dos domicílios – resultados do universo. Disponível em: https://www.ibge.gov.br. Acesso em: mar. 2025. 



16 

 

população negra no estado duplicou nos últimos 30 anos, refletindo um fenômeno não só 

demográfico, mas também cultural. A população preta, no estado, chega a 400.662 pessoas, 

enquanto a população parda é de 2.120.880. Na capital, Teresina, a população preta soma 

124.850, sendo que a parda é de 526.745¹.  

Esse crescimento reflete não só a expansão numérica, mas também o fortalecimento das 

expressões culturais negras, especialmente nas periferias urbanas. Um dado expressivo que 

corrobora essa tendência, é o aumento das vilas informais no estado, que em 2022 somavam 

173, com 98% delas localizadas na capital, pois ao longo dos últimos anos, as batalhas de rima 

têm se expandido nesses bairros, tornando-se não apenas espaços de socialização, mas também 

de criação e afirmação cultural. Nesse contexto, as expressões culturais informais têm se 

desenvolvido significativamente acompanhando a ocupação e crescimento desses locais, as ruas 

se transformam em espaços onde jovens negros podem expressar suas vivências.  

Esse crescimento e expansão revela o quanto o hip-hop cresce em conjunto com essas 

vozes comunitárias, um marco simbólico desse processo foi a tomada da Casa do Hip-Hop por 

forças militares em 20227, fato que ilustra a tensão entre produção cultural periférica e repressão 

institucional. Esse episódio, que marca o início da delimitação temporal desta pesquisa, revela 

como espaços de cultura negra ainda são tratados como ameaça, mesmo quando cumprem papel 

social central nas comunidades o Estado aqui surge como uma arma de silenciamento e 

repressão à cultura.  

É a partir dessa conjuntura que surge o presente trabalho, motivado não apenas por 

interesse acadêmico, mas por uma experiência de pertencimento. A autora dessa pesquisa como 

jovem, negra e vinda da pobreza, tem a identidade entrelaçada ao hip-hop, movimento do qual 

foi formada, influenciada e inspirada. Não se trata apenas de observar de fora, mas de sentir na 

pele o que significa ter a voz silenciada e encontrar, na cultura hip-hop, um espaço de fala, 

escuta e construção coletiva. Ao longo do tempo, percebi como essas manifestações artísticas 

não apenas acolhem, mas também fortalecem subjetividades negras periféricas, revelando a 

potência de um movimento que mescla arte e política.  

            As batalhas de rima, são palcos, onde os esses jovens expressam suas realidades, suas 

dores, seus sonhos e suas revoltas eles não apenas competem entre si, como se enxergam em 

seus adversários, transformando esses espaços em locais de pertencimento. Neste trabalho, a 

abordagem é sobre duas batalhas específicas: a Batalha da Cultural, realizada na praça de 

 
7
 OBSERVATÓRIO DA SEGURANÇA. Casa do Hip-Hop em Teresina na mira do militarismo. 2025. Disponível 

em: https://observatorioseguranca.com.br/casa-do-hip-hop-em-teresina-na-mira-do-militarismo/.Acesso em: mar. 

de 2025. 



17 

 

mesmo nome, localizada no bairro Dirceu I; e a Batalha da Profecia, que acontece no bairro 

Mocambinho, ambos situados em zonas periféricas da capital piauiense.  

 É nesse contexto que se configura a problematização central desta pesquisa. Ao refletir 

sobre as batalhas de rima, partiu-se da seguinte questão: de que maneira essas manifestações 

contribuem para o processo de construção da identidade da juventude negra nas vilas e favelas 

de Teresina? Para avançar na compreensão, torna-se necessário explorar ainda os seguintes 

questionamentos: como se deu a emergência e expansão das batalhas de rima nos territórios 

periféricos teresinenses e quais são suas principais características enquanto manifestação 

cultural? Em que medida essas batalhas podem se constituir em espaços de elaboração e 

afirmação identitária ao mobilizarem temáticas sociais e culturais relevantes para a comunidade 

local?

Portanto, este estudo busca investigar como essa cultura e, de forma principal, como as 

batalhas de rima, atuam no processo de construção da identidade negra na juventude das vilas 

e favelas de Teresina, propondo uma análise de sua relevância cultural e social. A discussão 

sobre identidade negra, juventude periférica e práticas culturais insurgentes, como o hip-hop e 

as batalhas de rima, exige um aporte teórico interdisciplinar que dialoga com a história, a 

antropologia, os estudos culturais e a sociologia crítica. A produção acadêmica brasileira e 

internacional tem avançado significativamente nesse campo, mas ainda são escassos os estudos 

que enfocam o fenômeno das batalhas de rima em cidades do Nordeste, como Teresina, sob a 

perspectiva da construção identitária e resistência negra. 

No Brasil, o hip-hop tem sido tema de pesquisas que discutem sua capacidade de 

articulação entre estética, política e comunidade. Autores como Heloísa Buarque de Hollanda 

(2018), Sueli Carneiro (2020) e Rosane Borges (2022), têm contribuído para a valorização das 

produções culturais negras contemporâneas, embora nem sempre com foco específico nas 

batalhas de rima. O hip-hop, enquanto contracultura, aparece como espaço pedagógico 

informal, onde circulam saberes sobre negritude, desigualdade social e resistência, como 

destacam trabalhos de André Lemos (2022), Paulo Carrano (2008) e Alexandre Barbosa Pereira 

(2016). 

Contudo, há uma lacuna nas produções que tratam do hip-hop no Nordeste brasileiro, 

especialmente fora dos grandes centros urbanos. A maior parte dos estudos concentra-se em 

cidades como São Paulo, Rio de Janeiro, Salvador e Recife. Teresina, apesar de ter uma cena 

cultural viva e em expansão, é pouco explorada na literatura acadêmica. São raros os trabalhos 

que abordam as práticas culturais negras periféricas na capital piauiense, e ainda mais escassos 

os que tratam das batalhas de rima como fenômeno relevante para os estudos de identidade, 



18 

 

juventude e território, entre os poucos estudos existentes, destacam-se os trabalhos de Adriana 

Loiola do Nascimento e Daniella Oliveira Silva (2012), que, em Hip Hop, Estilos e 

Juventude(s): A prática juvenil RAP em Teresina-PI, investigam as práticas juvenis 

relacionadas ao rap e na construção de identidades culturais, a tese de mestrado de Antonio 

Leandro da Silva (2006), Música rap: narrativa dos jovens da periferia de Teresina-PI, que 

realiza um panorama amplo do movimento hip hop na cidade, dividindo-o em quatro fases e 

analisando como os jovens utilizam a música para narrar suas experiências e afirmar suas 

identidades e o estudo conjunto de Edmara de Castro Pinto, Maria do Carmo Alves do Bomfim 

e Antonio Leandro da Silva (2012), chamado Cultura jovem em movimentos alternativos de 

Teresina-PI, que tem como objeto principal o movimento de skatistas em Teresina, mas também 

aborda o hip hop e outras práticas culturais periféricas, evidenciando como esses movimentos 

formam redes de sociabilidade e expressão juvenil. A escassez de estudos sobre a cena do hip-

hop em Teresina aponta para uma lacuna importante na academia.  

Embora o IBGE aponte o crescimento expressivo da população negra na cidade e o 

aumento das vilas informais, pouco se tem discutido sobre como essa população tem articulado 

cultura e identidade em seus próprios termos. As batalhas de rima, nesse sentido, surgem como 

um fenômeno pouco explorado e com grande potencial analítico. Esta pesquisa se propõe, 

portanto, a contribuir para essa lacuna ao analisar como as batalhas de rima em Teresina se 

constituem como espaços de resistência cultural, afirmação identitária e construção de 

subjetividades negras periféricas. Ao integrar as discussões de autores como Stuart Hall, 

Kabengele Munanga, Nilma Lino Gomes, Clóvis Moura, Michel de Certeau, Peter Burke e 

Pierre Bourdieu, o estudo articula um olhar multidisciplinar que pretende valorizar a agência 

dos jovens negros como produtores de saber e cultura. 

A noção de cultura como campo de disputa simbólica é central nesta pesquisa. Peter 

Burke (2004) entende a cultura como representação e ação, ou seja, como algo produzido por 

sujeitos históricos em contextos específicos. Essa abordagem dialoga diretamente com a 

proposta de compreender a cultura hip-hop não apenas como entretenimento ou manifestação 

artística, mas como uma prática política.  

De forma semelhante, Michel de Certeau (1998) oferece uma chave fundamental ao 

propor que os sujeitos ordinários sejam capazes de exercer resistência simbólica através de 

táticas cotidianas. No caso das batalhas de rima, essas táticas se materializam na ocupação 

criativa dos espaços urbanos, subvertendo sua função oficial para produzir sentidos alternativos 

de pertencimento e existência. Ao transformarem ruas e praças em palcos de batalha, esses 



19 

 

jovens reconfiguram a lógica urbana, praticando o que o autor chama de “arte do fazer”, que 

aqui se traduz como arte de ocupar.  

Pierre Bourdieu (1984) contribui com a compreensão do conceito de juventude como 

uma categoria simbólica e relacional, produzida por forças sociais e políticas. Conforme ele 

analisa, a juventude não é uma classe em si, mas uma construção simbólica instrumentalizada 

por instituições para fins normativos. Nas batalhas, os jovens negros não são meros objetos de 

controle social, mas sujeitos ativos, produtores de cultura e narrativas. Essa participação 

precoce nas práticas culturais e discursivas do hip-hop evidencia também o caráter pedagógico 

do movimento. 

No campo das discussões sobre identidade negra, os seguintes autores são pilares 

fundamentais. Stuart Hall (2006) argumenta que a identidade negra é uma construção histórica, 

marcada por rupturas, deslocamentos e reapropriações. Kabengele Munanga (2019)  reforça 

que essa identidade se estrutura a partir de elementos coletivos — como cultura, história, língua 

e território —, mas não de forma essencialista. Nilma Lino Gomes (2002)  propõe uma 

abordagem dialógica da identidade negra, evidenciando que ela se constitui no confronto com 

o olhar do outro, em processos marcados por conflito e autodefinição. Essas perspectivas 

convergem para a ideia de que a identidade não é algo dado, mas construído em contextos 

sociais específicos, o que permite compreender as batalhas de rima como um espaço de 

elaboração simbólica dessa identidade. Clóvis Moura (1988), com sua análise sociológica do 

negro brasileiro, também é essencial ao destacar como o racismo institucionalizado moldou a 

marginalização das populações negras e como a resistência se manifesta em formas culturais e 

políticas. Seu conceito de escravidão moderna contribui para pensar a continuidade da opressão 

racial mesmo após a abolição formal da escravidão, com ecos no presente.  

As fontes utilizadas nesta pesquisa são majoritariamente orais, visuais e digitais, com 

ênfase em registros das batalhas de rima da Cultural (Dirceu I) e da Profecia (Mocambinho), 

ambos bairros periféricos de Teresina. O corpus da pesquisa inclui vídeos disponíveis em 

plataformas como YouTube e Instagram, registros de campo feitos pela própria autora, uma 

entrevista oral e notícias vinculadas à imprensa virtual. As fontes estão acessíveis, organizadas 

e em bom estado de conservação digital. A análise será conduzida com base na fundamentação 

teórica discutida ao longo do trabalho, especialmente à luz dos conceitos de identidade, 

resistência cultural e juventude, assim como será importante a contribuição dos trabalhos 

historiográficos sobre o tema. A metodologia combina análise de discurso, observação 

participante e abordagem qualitativa, valorizando a produção simbólica da juventude negra. 



20 

 

O capítulo 2 deste trabalho "A cultura como agente histórico” discute o conceito de 

cultura como um fenômeno dinâmico, plural e historicamente construído, destacando como ela 

atua não apenas como expressão social, mas também como força ativa na produção da própria 

história. A partir de referências como Marc Ferro (1992) e o modelo do Circuito da Cultura, 

formulado por Paul du Gay et al. (1997, apud Hall, 2016), o capítulo mostra que manifestações 

culturais, especialmente as oriundas de grupos marginalizados, funcionam como instrumentos 

de resistência, memória e disputa simbólica, revelando conflitos, identidades e relações de 

poder que a história oficial frequentemente oculta. Exemplos como o papel da música, do 

cinema e de expressões periféricas reforçam a ideia de que a cultura revela tensões sociais, 

questiona a hegemonia e torna visíveis narrativas silenciadas. Dessa forma, compreende-se que 

a cultura não é mero reflexo da sociedade, mas uma engrenagem histórica fundamental na 

criação e transformação dos sentidos sociais. 

O capítulo seguinte, “contexto urbano: cidades, vilas e favelas em Teresina” analisa a 

formação urbana de Teresina e sua relação direta com desigualdades sociais, evidenciando 

como cidades, vilas e favelas não surgem de forma espontânea, mas de processos históricos de 

exclusão. O texto explica que a expansão periférica se dá pela ausência de políticas públicas, 

resultando em ocupações irregulares que concentram populações negras e classes trabalhadoras. 

O capítulo também discute como esses territórios produzem formas próprias de sociabilidade, 

memória e resistência, tornando-se espaços densos na produção cultural. Assim, as vilas e 

favelas de Teresina não são apenas áreas vulneráveis, mas cenários onde surgem práticas 

identitárias, redes de apoio e manifestações culturais que estruturam a vida comunitária 

elementos essenciais para entender o surgimento das batalhas de rima dentro do movimento 

hip-hop. 

O último capítulo intitulado “Batalhas de rima como reflexo da identidade negra 

teresinense” analisa as batalhas de rima como práticas culturais profundamente integradas ao 

cotidiano periférico e como espaços de construção identitária da juventude negra. A partir da 

perspectiva da cultura como força histórica, o capítulo evidencia que essas manifestações 

articulam oralidade, denúncia, memória e pertencimento, surgindo da necessidade de expressão 

coletiva e da ocupação política do espaço urbano. Nesses espaços, artistas afirmam-se enquanto 

sujeitos negros, discutem racismo, violência e desigualdade, e constroem redes de 

solidariedade, produzindo significados sociais e culturais que desafiam narrativas oficiais. O 

texto também destaca a dimensão de gênero, mostrando como mulheres negras vêm 

conquistando protagonismo nesses eventos, desafiando a predominância masculina 

tradicionalmente associada ao rap e ao movimento hip-hop.  



21 

 

 

2 A CULTURA COMO AGENTE HISTÓRICO 

 

 

Aquele todo complexo que inclui o conhecimento, a crença, a arte, a 

moral, a lei, os costumes e quaisquer outras capacidades e hábitos 

adquiridos pelo homem como membro da sociedade                                                                       

(Tylor, 1975, p. 29). 
 

                             

Este capítulo propõe uma discussão acerca do conceito de cultura, que não é um 

fenômeno estático ou isolado. Pelo contrário, ela se constrói em um fluxo constante de trocas e 

ressignificações que refletem e influenciam a sociedade.  A discussão sobre cultura, ressalta a 

diversidade e a complexidade das manifestações culturais em uma sociedade, essa que não é 

homogênea, mas sim uma complexa fonte de expressões diversas, que podem surgir de 

contextos periféricos e subalternos. Essas manifestações culturais provenientes de grupos 

marginalizados desempenham um papel fundamental na formação da identidade cultural e na 

compreensão da diversidade cultural de uma sociedade. Dessa forma, a cultura não apenas 

expressa a realidade de um povo, mas também atua como um agente ativo na construção dessa 

realidade (Burke, 2004). 

A história demonstra que as manifestações culturais sempre foram ferramentas de 

resistência, preservação da memória e afirmação de identidades. Marc Ferro (1992), argumenta 

que a cultura não pode ser vista apenas como um campo da arte ou do entretenimento, pois ela 

desempenha um papel essencial na luta social. Esse entendimento é fundamental para perceber 

como diferentes grupos, especialmente os marginalizados, utilizam a cultura para reivindicar 

espaço e questionar estruturas de poder: 

 

[...] o cinema destrói a imagem do duplo que cada instituição, cada 

indivíduo se tinha constituído diante da sociedade. A câmara revela o 

funcionamento real daquela, diz mais sobre cada um do que queria 

mostrar. Ela descobre o segredo, ela ilude os feiticeiros, tira as 

máscaras, mostra o inverso de uma sociedade, seus lapsus. É mais do 

que preciso para que, após a hora do desprezo venha a da desconfiança, 

a do temor [...] A ideia de que um gesto poderia ser uma frase, esse 

olhar, um longo discurso é totalmente insuportável: significaria que a 

imagem, as imagens [...] constituem a matéria de uma outra história que 

não a História, uma outra análise da sociedade (1992, p. 202-203). 

                                                                                                                           

 

Na citação, observa-se como o cinema tem o poder de tirar as máscaras sociais e expor 

os inversos da realidade construída. Esse "inverso de uma sociedade" que Marc Ferro menciona, 

refere-se à capacidade da arte de revelar aquilo que é escondido ou silenciado. Isso também 



22 

 

ocorre com outros meios artísticos, em especial, a música, que não se limita a ser um espelho 

passivo da realidade, mas se torna um veículo para uma outra visão, muitas vezes mais profunda 

e subversiva, entender a cultura como disputa de sentidos ajuda a enxergar como, nas periferias, 

surgem jeitos próprios de fazer arte. Nesse sentido, as batalhas de rima, que ocorrem nas vilas 

e favelas de Teresina, se inserem nesse contexto de como manifestações culturais não apenas 

revelam as realidades vividas por jovens negros periféricos, mas também as transformam. Elas 

operam como instrumentos de denúncia, afirmação identitária e reinvenção simbólica do 

território, contribuindo ativamente para a construção da identidade negra e para a valorização 

da cultura popular local.  

Ao incorporar o sentido de "inverso de uma sociedade" descrito por Marc Ferro, a 

música vinda de locais marginalizados trabalha como interlocutora de vozes sufocadas. “A 

música era um elemento de troca de mensagens e afirmação de valores, onde a palavra, mesmo 

sob forte coerção, conseguia circular.” (Napolitano, 2002, p. 5). Nesse contexto, a música 

popular se destacou como espaço de resistência, especialmente, em comparação a outras formas 

artísticas: 

Enquanto o cinema e o teatro brasileiros, como um todo, não 

conseguiam formar um público “fixo”, mais amplo, a música popular 

consolidava sua vocação de “popularidade”, articulando reminiscências 

da cultura política nacional-popular com a nova cultura. (Napolitano, 

2002, p. 2).           

 

Para compreender a complexidade das manifestações culturais produzidas e vivenciadas 

por jovens negros e periféricos em contextos urbanos, como as batalhas de rima nas vilas e 

favelas de Teresina, utilizamos o modelo do Circuito da Cultura, originalmente formulado por 

Paul du Gay et al. (1997 apud Hall, 2016), que aborda a articulação entre produção, 

representação, identidade, consumo e regulação. A imagem gráfica deste circuito pode ser 

observada a seguir: 

  



23 

 

      Figura 1 - Imagem gráfica do Circuito da Cultura 

Fonte: DU GAY et al., 1997, p. 3, apud Hall, 2016 

 

Este modelo analítico propõe que os significados culturais não são fixos e nem naturais, 

mas são produzidos e circulam por meio de cinco momentos inter-relacionados: representação, 

identidade, produção, consumo e regulação. No caso das batalhas de rima, todos esses 

elementos estão presentes. A representação se manifesta quando os MCs - Mestres de 

Cerimônia constroem novas imagens sobre a juventude negra e periférica, rompendo com 

estigmas historicamente impostos. A identidade é afirmada nas rimas, que expressam vivências 

coletivas, memórias e resistências. A produção acontece de forma autônoma, com poucos 

recursos, mas com forte intencionalidade estética e política. O consumo vai além da simples 

audiência, pois envolve, também, reconhecimento, engajamento e circulação ativa nas redes 

sociais, “assim, a cultura depende que seus participantes interpretem o que acontece ao seu 

redor e deem sentido às coisas de forma semelhante" (Hall, 2016, p. 20). Já a regulação aparece 

nos limites impostos por leis, normas e ações policiais, que tentam controlar ou silenciar essas 

manifestações.  

Dessa forma, as batalhas de rima em Teresina não apenas se inserem no circuito cultural 

descrito por Paul du Gay et al. (1997 apud Hall, 2016), mas também demonstram como esse 

circuito é atravessado por questões raciais e sociais. Ao ocupar o espaço urbano, produzir novas 

representações e afirmar identidades, esses jovens constroem uma cartografia própria da cidade, 

desafiando as formas hegemônicas de regulação e narrando suas vidas a partir da sua vivência.  

  



24 

 

2.1 A música como agente histórico 

 

A ênfase nas práticas culturais é importante. São os participantes de 

uma cultura que dão sentido a indivíduos, objetos e acontecimentos. As 

coisas "em si" raramente - talvez nunca - têm um significado único, fixo 

e inalterável. Mesmo algo tão óbvio como uma pedra pode ser somente 

uma rocha, um delimitador de fronteira ou uma escultura, dependendo 

da que ela significa (Hall, 2016, p. 20). 

       

 A música8, enquanto forma de expressão cultural, atravessa os tempos, como uma 

espécie de memória sensível dos sujeitos, dos conflitos, das descobertas e das atividades sociais 

que vivenciam. “Sons e ruídos estão impregnados no nosso cotidiano de tal forma que, na 

maioria das vezes, não tomamos consciência deles” (Moraes, 2000, p. 204) mais do que 

entretenimento, ela registra afetos, resistências e existências de uma época. Por se tratar de um 

modo de expressão oral, permanece viva, sendo uma grande guardiã da memória coletiva e 

ancestral. Ela aparece em momentos de alegria e em ritos religiosos, como os cantos entoados 

nas religiões de matriz africana, que são carregados de ancestralidade, contando histórias e 

reacendendo memórias também se manifesta em festas populares, encontros familiares, rodas 

de conversa e manifestações culturais urbanas, como os saraus, slams9 e batalhas de rima, onde 

saberes e vivências são compartilhados oralmente. Conforme aponta Marcos Napolitano 

(2002), “a música não é apenas entretenimento, mas uma forma de comunicação e expressão 

social, política e cultural” (p. 17).  

           Nesse sentido, “A música, por sua vez, é como uma linguagem na medida em que 

emprega notas musicais para transmitir sensações e ideias mesmo que abstratas e sem diferença 

direta na ‘realidade material’” (Hall, 2016, p. 24). Ela pode ser compreendida como linguagem 

histórica, capaz de revelar conflitos, tensões e práticas identitárias. Ainda segundo Marcos 

Napolitano, “a música participa da construção das identidades, podendo reforçar ou desafiar 

estruturas de poder” (p. 28), o que se revela crucial para pensar os espaços de fala e resistência 

protagonizados por jovens negros em contextos urbanos e periféricos. Ao tratar a música como 

prática social, o autor amplia o campo das fontes históricas, incluindo expressões sonoras como 

elementos significativos na análise da experiência histórica. 

 
8
 A música tem raízes muito antigas, remontando à pré-história, com evidências de instrumentos musicais (como 

flautas feitas de osso) datadas de aproximadamente 40.000 anos. No entanto, a primeira música registrada com 

notação musical e letra, é o Hino Hurrita nº 6, composto há cerca de 3.400 anos, desde então, ela permanece viva 

e se reinventa de acordo com o sujeito que a compõe e também com aquele que a escuta, “o homem pré-histórico 

descobriu os sons que os cercavam no ambiente e aprendeu a distinguir os timbres característicos da canção das 

ondas se quebrando na praia, da tempestade se aproximando e das vozes dos vários animais selvagens. E encantou-

se com seu próprio instrumento musical - a voz.” (Souza, 2017, p. 11)  
9
 É uma competição de poesia performática em que poetas recitam obras autorais, com foco na oralidade e na 

expressão corporal, abordando temas como racismo, desigualdade e vivências pessoais. 



25 

 

Se, por um lado, a música comunica afetos e memórias, por outro lado, ela também atua 

como forma de resistência a contextos de opressão. Em diversos momentos da história 

brasileira, a produção musical operou como linha de frente para levantar a voz contra estruturas 

opressivas. Durante a Ditadura Militar (1964–1985), por exemplo, artistas lançaram metáforas, 

ironias e letras poéticas para contornar a censura imposta pelo regime. A música, nesse 

contexto, assumiu um papel de denúncia das injustiças e de mobilização de consciências, 

mesmo sob constante vigilância do Estado. “As músicas que foram compostas durante o período 

da Ditadura Militar expressam a resistência clandestina, daqueles que tinham que conviver às 

escondidas do regime militar” (Cerry, 2005, p. 63). Essa censura se dava de variadas formas; 

letras vetadas, discos recolhidos ou quebrados, artistas perseguidos e artistas lutavam contra 

isso através de seus versos.  

Nesse contexto, a música e cultura negra se mostram presentes, fazendo coro contra as 

opressões sociais e raciais da época. Um exemplo simbólico desse silenciamento, foi o caso da 

Orquestra Afro-Brasileira, idealizada por Abdias Nascimento e conduzida pelo maestro Abigail 

Moura. Um dos episódios mais simbólicos ocorreu em 1966, quando Abigail Moura foi 

impedida de levar a Orquestra para representar o Brasil no Festival de Artes Negras de Dacar, 

no Senegal, mesmo após um convite direto do então presidente senegalês Léopold Sédar 

Senghor. A negativa partiu do interventor da Rádio MEC, sob controle do regime, que alegou 

que não poderia liberar Moura de suas funções como copista (Castro, 2024) O silêncio forçado 

em torno da Orquestra Afro-Brasileira expõe uma tentativa de apagar das memórias nacionais 

as formas de expressão que, ao mesmo tempo em que celebravam a cultura negra, denunciavam 

as estruturas racistas do país. Nesse sentido, a música negra foi cerceada duplamente: pela sua 

crítica ao autoritarismo e por sua potência em articular identidade, ancestralidade e resistência.  

Ainda assim, outras vozes negras conseguiram furar o cerco do regime. Entre elas, 

destaca-se Milton Nascimento, que se tornou uma voz liricamente potente e se consolidou como 

um instrumento de expressão10. Nesse contexto, a obra do artista não apenas sobreviveu às 

tentativas de silenciamento, como também se afirmou como uma forma de endossar a existência 

negra. Ainda que esse período estivesse atravessado pela repressão institucional, é importante 

destacar que a relevância da obra de Milton Nascimento não se limita ao contexto ditatorial. 

Sua musicalidade transcende a denúncia política direta e se inscreve como um gesto profundo 

 
10

 Milton Nascimento se recusou a sair do país como outros artistas que foram exilados, chegando a declarar:“Eu 

não saio do Brasil de jeito nenhum;pode até me matar mas eu não saio” (Gavin, 2014, p. 72) 



26 

 

de afirmação cultural e subjetiva da negritude, se transformando em um potente agente histórico 

(Marques, 2024). 

 A canção “Nada Será Como Antes” é exemplar nesse sentido. Em versos como 

“Resistindo na boca da noite um gosto de sol” ou “Que notícias me dão dos amigos?”, há uma 

evocação de perda, mas também de memória. Essa maneira de narrar a experiência negra, que 

não se prende a uma denúncia frontal, mas a uma construção afetiva e musical, reforça a noção 

de que a identidade negra, como propõe Kabengele Munanga (2019), é viva, múltipla e em 

constante mutação. É essa reinvenção que perpassa a obra de Milton Nascimento e que será 

retomada por novas gerações como um legado cultural e político a ser ampliado. Esse legado 

não se limita à sua produção musical, mas também se projeta como uma herança simbólica.  

Um exemplo dessa continuidade histórica pode ser visto na escolha estética do rapper 

Djonga,11 em seu álbum de estreia, Heresia (2017), cuja capa faz uma releitura direta da imagem 

icônica do disco Clube da Esquina (1972), que  apresenta dois meninos sentados no chão de 

terra batida, em um cenário que remete à pobreza e ao abandono. A imagem, aparentemente 

simples, carrega camadas simbólicas. Representa uma infância negra silenciada, à margem, 

observando um mundo do qual não faz parte plenamente:  

  

Figura 2 - Capa do disco “Clube da Esquina” lançado em Março de 1972 pelos músicos 

brasileiros Milton Nascimento e Lô Borges 

 

 

 

 

 

 

 

    

 
  

 

 

 

 

Fonte: Discos do Brasil. Disponível: https://discografia.discosdobrasil.com.br/discos/clube-da-esquina. Acesso 

em: 25 mar. 2025. 

 

Essa visualidade se conecta ao conteúdo do álbum, que reúne canções marcadas por 

temas como deslocamento, saudade, espiritualidade e resistência. Nesse sentido, a obra não 

 
11

 Djonga, nome artístico de Gustavo Pereira Marques, é um rapper brasileiro nascido em Belo Horizonte (MG). 

Iniciou sua trajetória artística participando de saraus e batalhas de rima na capital mineira. 



27 

 

apenas expressa uma vivência individual, mas inscreve na história experiências coletivas, 

memórias e subjetividades que frequentemente foram apagadas pelos registros oficiais. Em 

2017, portanto, 45 anos após o lançamento de Milton Nascimento, Djonga retoma essa mesma 

estrutura na capa de seu álbum Heresia. Nela, aparecem duas versões de si mesmo, 

reproduzindo o enquadramento da capa original: 

 

    Figura 3 - Capa do disco “Heresia” lançado em 2017  pelo rapper brasileiro Djonga 

  Fonte: Ceia ent.(2017) 

 

 No entanto, há uma diferença fundamental: agora, o corpo negro está no centro da cena, 

com presença afirmativa e olhar direto. A referência ao Clube da Esquina não é apenas 

homenagem, mas também uma ação política de continuação histórica: Djonga se coloca dentro 

da história da música brasileira, atualizando um legado e reafirmando a continuidade da 

resistência musical negra. A imagem dialoga com o conteúdo musical do álbum, que traz 

críticas sociais, afirmação racial e denúncia explícita das violências vividas por corpos negros 

e periféricos, “a capa do álbum também remete ao sentido literal atribuído à palavra heresia. 

Inclui-se nisso a dicotomia na expressão de emoções, do sorriso pelo qual se demonstra 

felicidade ao semblante fechado e sério.” (Lima, 2020, p. 30), referindo a dualidade da história 

negra pautada pela cultura e a dor ancestral.  

 Tanto Milton quanto Djonga, cada um a seu modo, utilizam a música como linguagem 

de memória, denúncia e criação de sentidos. Por isso, suas obras ultrapassam o campo da 

estética e operam como agentes históricos: registram, atualizam e transformam narrativas sobre 

identidade, território e pertencimento. Através do som, ambos produzem história a partir das 

margens, trazendo à tona vozes que foram sistematicamente silenciadas e reafirmando que a 

cultura também é campo de disputa política e construção de memória coletiva. Quando se 

afirma que a música atua como agente histórico, compreende-se que ela participa da construção 

da própria história: não apenas como reflexo dos acontecimentos, mas como ferramenta ativa 



28 

 

de transformação cultural e política. Especialmente nas periferias, onde o acesso à história 

oficial é negado ou silenciado, a música emerge como prática de narrativa, registro e formação. 

Ela educa, politiza, denúncia e mobiliza funções que tradicionalmente foram reservadas ao 

Estado. Nesse sentido, artistas como Milton Nascimento e Djonga, tornam-se não apenas 

intérpretes de sua época, mas também autores de uma outra história: aquela que é “vista de 

baixo.”12  

 Por outro lado, a música pode servir tanto como uma forma de resistência e preservação 

da memória, quanto como uma ferramenta de controle simbólico e doutrinação. Ao longo da 

história, regimes autoritários aproveitaram seu poder emocional e coletivo para fortalecer suas 

ideias de dominação. Um exemplo marcante disso aconteceu na Alemanha nazista, onde a arte, 

incluindo a música, foi usada como instrumento de propaganda política. A música foi usada de 

forma intensa como uma ferramenta de doutrinação, tendo um papel importante na formação 

da ideologia do regime.  

Segundo os estudos de Lia Tomás (2012; 2016), o governo entendia o poder simbólico 

da música e a utilizava para divulgar valores como a pureza racial, a identidade nacional e a 

obediência ao Estado. Canções folclóricas, corais amadores e hinos nazistas passaram a fazer 

parte da formação dos jovens, especialmente dentro da Juventude Hitlerista. Por outro lado, 

estilos considerados “degenerados”, como o jazz13 e a música atonal14, foram proibidos por 

serem vistos como influências estrangeiras que ameaçavam a “alma germânica”. Essa política 

musical não só eliminava culturas consideradas indesejadas, mas também criava o que Eric 

Hobsbawm chamou de “tradições inventadas”: repertórios que pareciam ter ligação com o 

passado, mas foram criados para legitimar o projeto do regime nazista. 

Lia Tomás (2016) explica que “o folclore foi nazificado para servir a outros fins” (p. 7), 

sendo adaptado tanto em conteúdo quanto em forma para reforçar os ideais do partido. Ao 

substituir o conteúdo religioso das canções natalinas por elementos germânicos e pagãos, ou ao 

promover a ideia de uma juventude que encontraria na música a sua identidade de raça e nação, 

 
12

 “O  interesse  na  história  social  e  econômica  mais  ampla  desenvolve-se  no  século XIX, na qual o Edward 

Thompson apresenta a perspectiva da necessidade alternativa de uma  visão  contraria  a  história  da  elite,  daí  

então  surge  o  conceito  da  história  vista  de baixo,  que  entrou  na  linguagem  comum  dos  historiadores.” 

(Morgado, Nunes, Miguel, 2022, p. 4669), esse conceito permite que a história seja contada pela ótica dos 

oprimidos considerando as estruturas que atravessam esses grupos. 
13

 Estilo musical que surgiu na região de Nova Orleans, nos Estados Unidos, no final do século XIX e início do 

século XX, tendo como base a cultura afro-americana 
14

 Música atonal, em seu sentido mais amplo, é a música desprovida de um centro tonal, ou principal, não tendo, 

portanto, uma tonalidade preponderante. 



29 

 

o regime demonstrou que a arte pode ser apropriada para fins de exclusão, manipulação e 

controle. 

O cartaz a seguir da exposição “Entartete Musik” (Música Degenerada), promovida pelo 

regime nazista, é um exemplo explícito da instrumentalização da arte visual para fins racistas e 

eugenistas: 

Figura 4 - Cartaz “Entartete Musik” (Música Degenerada), 1938 

Fonte: BLACK CENTRAL EUROPE. Degenerate Music. Disponível em: 

https://blackcentraleurope.com/sources/1914-1945/degenerate-music/. Acesso em: 27 de mar de 2025 

 

No desenho, um homem negro é retratado de uma forma exagerada e caricata: lábios 

enormes e olhos esbugalhados. Ele usa um casaco vermelho com uma estrela de Davi no peito 

um símbolo que, naquele contexto, reforça a ideia de que as chamadas “raças inferiores”, como 

negros e judeus, representavam uma ameaça à cultura e aos valores considerados puros pelo 

regime ariano. O saxofone, que é um instrumento símbolo do jazz, aparece como um elemento 

que representa a “contaminação estrangeira”, trazendo o perigo associado à música negra que 

o regime via como subversiva. Nesse contexto, Adorno e Max Horkheimer, ambos judeus 

exilados por conta do regime nazista, desenvolvem o conceito de Indústria Cultural. Adorno, 

marcado pela perseguição e pelo exílio, não via a cultura como um campo neutro ou apenas de 

criação espontânea. Na obra Dialética do Esclarecimento (1985), escrita em parceria com 

Horkheimer, ele denuncia o modo como a cultura passou a operar sob a mesma lógica das 

fábricas: massificar e padronizar pessoas e costumes:  

 

A unidade evidente do macrocosmo e do microcosmo demonstra para 

os homens o modelo de sua cultura: a falsa identidade do universal e do 

particular. Sob o poder do monopólio, toda cultura de massas é idêntica, 



30 

 

e seu esqueleto, a ossatura conceitual fabricada por aquele, começa a se 

delinear. Os dirigentes não estão mais sequer muito interessados em 

encobri-lo, seu poder se fortalece quanto mais brutalmente ele se 

confessa de público. O cinema e o rádio não precisam mais se 

apresentar como arte. A verdade de que não passam de um negócio, eles 

a utilizam como uma ideologia destinada a legitimar o lixo que 

propositalmente produzem. Eles se definem a si mesmos como 

indústrias, e as cifras publicadas dos rendimentos de seus diretores 

gerais suprimem toda dúvida quanto à necessidade social de seus 

produtos.  (Adorno; Horkheimer, 1985, p. 156)      

                                                               

Essa cultura industrializada, portanto, não serve ao pensamento crítico do sujeito, mas 

sim à domesticação, servindo, dessa maneira, à lógica capitalista e a estruturas opressoras. A 

arte, que nasceu para provocar questionamentos, agora entretém de maneira vazia, com o 

objetivo de alienar. A Indústria Cultural transforma a arte em mercadoria; portanto, investe-se 

financeiramente e temporalmente apenas naquilo que gera lucro para as estruturas burguesas. 

A música deixa de ser uma criação livre e se torna um espaço de consumo formatado para 

agradar e manter a elite no topo. A cultura de massa, nesse sentido, não é sinônimo de cultura 

popular. Enquanto a popular nasce da vivência coletiva, da oralidade, da experiência cotidiana, 

a cultura de massa é imposta de cima para baixo, fabricada para gerar lucros e, sobretudo, 

conformismo. 

O paralelo entre a repressão nazista à música negra e a crítica adorniana à Indústria 

Cultural não é casual. Ambos os processos visam controlar o imaginário coletivo por meio da 

dominação, seja pela proibição explícita, seja pelo esvaziamento simbólico. O resultado é o 

mesmo: a cultura deixa de ser espaço de liberdade e se torna instrumento de alienação. É nesse 

cenário que sujeitos simples atuam como agentes de resistência ao fazerem arte na periferia, 

voltada para a periferia com pessoas comuns usando suas identidades para expressar o modo 

como vêem, entendem e contribuem para o mundo. É justamente contra essa lógica que as 

expressões culturais da periferia, como o hip-hop e as batalhas de rima, se levantam. Ao 

contrário da cultura de massa, que é padronizada e mercantilizada, o hip-hop se constrói a partir 

da oralidade, da vivência comunitária e da denúncia social. 

Dessa forma, a música, seja pela via da censura estatal, pela lógica da Indústria Cultural 

ou pela resistência das periferias, confirma a noção proposta pelo Circuito da Cultura: seus 

significados não estão dados, mas são constantemente disputados entre representação, 

identidade, produção, consumo e regulação. É nesse embate que a cultura negra e periférica se 

inscreve como memória e denúncia histórica. 

 



31 

 

2.2 O movimento hip-hop e as vozes subalternizadas  
 

 

 

Usando e abusando da nossa liberdade de expressão 

Um dos poucos direitos que o jovem negro ainda tem nesse país 

Você está entrando no mundo da informação, autoconhecimento, 

denúncia e diversão 

Esse é o Raio-X do Brasil, seja bem-vindo (Racionais MC 's, Raio-X do 

Brasil, 1993). 

                                                                  

 O conceito de subalternidade, conforme desenvolvido por Antonio Gramsci em seus 

“Cadernos do Cárcere,” refere-se à condição de grupos sociais que estão em uma posição de 

subordinação em relação às classes dominantes. Essa subordinação não é apenas econômica, 

mas também cultural e política, manifestando-se na dificuldade que esses grupos têm em 

articular suas próprias narrativas e vozes no espaço público. A história dos subalternos para 

Gramsci é frequentemente uma história de relatividade onde suas ações são, em grande parte, 

respostas às iniciativas dos grupos hegemônicos. É nesse cenário de vozes marginalizadas que 

o movimento hip hop surge.  

 O movimento hip hop nasce como estratégia de sobrevivência e denúncia em contextos 

onde a violência do Estado, o racismo estrutural e a marginalização social retiram direitos da 

população negra e pobre. Nesse ponto, é importante dialogar com Gayatri Spivak (1988), que 

ao questionar “Pode o subalterno falar?”, aponta os limites impostos pela hegemonia para que 

vozes periféricas sejam reconhecidas. O hip-hop, entretanto, exemplifica uma prática concreta 

de resposta a essa indagação: nele, os sujeitos subalternos não apenas falam, mas se impõem 

como narradores de suas próprias histórias: 

O surgimento do hip-hop está diretamente vinculado à história da 

música negra norte-americana e à luta por espaço e visibilidade por 

parte desse segmento. Os guetos de Nova York – habitados 

majoritariamente por uma população negra e pobre - foram o local de 

onde surgiram as primeiras experiências dessa cultura. De lá, o hip-hop 

se disseminou para outras áreas, obtendo força principalmente nos 

centros urbanos que apresentam uma deficiente infra-estrutura 

sóciourbana. Através das letras das músicas, os grupos denunciam ou 

relatam tais condições adversas e, ao mesmo tempo, concedem o 

“direito à narrativa” aos setores socialmente marginalizados.  (Souza,  

2004, p. 69). 

            Surgido no Bronx, em Nova Iorque, o hip hop emerge como uma alternativa à violência 

das gangues, ao abandono estatal e ao silenciamento histórico das comunidades negras e latinas. 

Para além de um conjunto de manifestações culturais, se constitui como um espaço de luta e 

organização política. Ele ganha contornos de um Novo Movimento Social (NMS) ao atuar na 

construção de identidades, na valorização da ancestralidade negra e na disputa simbólica contra 



32 

 

a hegemonia cultural dominante. Ao contrário dos movimentos tradicionais de classe 

trabalhadora, que se articulavam majoritariamente em torno de pautas econômicas e sindicais, 

os Novos Movimentos Sociais se organizam em torno da diferença, da identidade, da cultura e 

do reconhecimento. Nesse contexto, como aponta Karine Pereira Goss (2004): 

Os movimentos sociais de cunho identitário são exemplos 

emblemáticos, apesar de lutarem pelo reconhecimento de suas 

particularidades e diferenças, ou seja, por questões específicas, o tipo 

de debate que eles provocam na sociedade acaba tocando em temáticas 

muito importantes que afetam a estrutura social e a própria constituição 

da sociedade (p. 81).                                             

         

 

Nesse sentido, o hip hop se apresenta como um NMS por buscar transformar as 

estruturas sociais a partir da valorização das culturas marginalizadas e da denúncia dos 

processos de opressão racial, territorial e simbólica. Segundo Maria Isabel Baldo (2015), a 

cultura hip hop, compreendida como um movimento social urbano, atua como uma forma de 

educação emancipatória, promovendo o empoderamento e a visibilidade de vozes silenciadas 

nas periferias. Essa perspectiva destaca o hip hop como uma prática que desafia as estruturas 

sociais estabelecidas e contribui para a construção de uma nova forma de expressão cultural. 

Além desse aspecto político, de acordo com Gustavo Souza (2004) adicionalmente à expressão 

cultural, também é necessário destacar que “É preciso destacar ainda uma outra nuance que 

aproxima os jovens das áreas pobres em direção ao movimento hip-hop: a possibilidade de 

ascensão econômica através da arte"  (p.72).                                                                                                 

Desse modo, o movimento hip-hop se apresenta com outra camada a essas vozes 

subalternas, a de sobrevivência financeira perante ao capitalismo. Esse aspecto econômico do 

movimento se expressa, por exemplo, nas batalhas de rima que, muitas vezes, oferecem 

premiações em dinheiro para os MCs vencedores: 

 



33 

 

 

 

 

Figura 5 - Cartaz de divulgação de uma batalha de rima em Teresina 

 

 

 

           

 

 

 

 

 

 

 

 

BATALHA DO TERMINAL. [Cartaz de divulgação de batalha de rima]. 2024. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DFafEGdszHJ/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

Esses confrontos não apenas estimulam a criatividade e fortalecem os laços 

comunitários, mas também funcionam como uma alternativa de renda para muitos jovens que 

enfrentam a precariedade do mercado de trabalho formal.  Desse modo, o hip-hop agrega à sua 

potência simbólica uma função prática de sobrevivência dentro da lógica capitalista, 

reafirmando-se como instrumento de resistência, inclusão e transformação social para grupos 

marginalizados.  

O documentário “Amarelo - É Tudo Pra Ontem (2020)”, idealizado pelo rapper 

Emicida15 e produzido pela Netflix em parceria com o Laboratório Fantasma,16 exemplifica o 

hip-hop como espaço de valorização de memória, resistência e reconstrução da identidade 

negra. Dividido em três atos: plantar, regar e colher, o filme percorre passado, presente e futuro 

 
15

 Leandro Roque de Oliveira, mais conhecido pelo nome artístico Emicida, é um rapper, cantor, compositor e 

apresentador brasileiro.  
16

 Empresa brasileira fundada em 2009 pelos irmãos Emicida e Evandro Fióti, atuando como gravadora, produtora 

cultural, editora e marca de moda. Voltada para a valorização da cultura negra e periférica, a LAB se tornou 

referência na promoção da diversidade e inclusão no mercado criativo, sendo também reconhecida por sua atuação 

na moda e em projetos audiovisuais com forte impacto social. A empresa também é reconhecida por sua política 

de inclusão, priorizando parcerias e contratações de grupos identitários e diversos. Mais de 50% dos colaboradores 

são negros ou pardos, 53,6% são mulheres e 25% pertencem à comunidade LGBTQIA+. 



34 

 

da luta negra no Brasil. Em “plantar”, Emicida fala das raízes, ligando o modernismo aos ritmos 

afro-brasileiros e ao Brasil real que nasce das periferias. Em “regar” relembra a criação do MNU 

- Movimento Negro Unificado17, mostrando que o conhecimento e a organização também são 

formas de resistência. Já em “colher”, ele fala sobre as problemáticas estruturais de ser negro 

em um  país historicamente racista, mas também sobre o afeto, a memória e a força de estar 

junto. Os três atos exemplificam o movimento hip hop como um elo que aproxima o passado 

do futuro como herança ancestral. Ao ocupar espaços com a arte negra e periférica, o cantor 

transforma o palco em local político e mostra que o hip-hop é onde as vozes silenciadas se 

projetam.  

 Nessa perspectiva de herança cultural, é possível compreender que mesmo em 

condições de dominação, esses grupos constroem formas de resistência simbólica, 

especialmente através da linguagem e da arte. O rap, enquanto manifestação cultural periférica, 

torna-se, assim, um instrumento forte de articulação das vivências subalternas, transformando 

a experiência cotidiana em narrativa crítica. Um exemplo contundente pode ser observado no 

trecho da música ‘Homem na estrada’ do grupo Racionais MC’s: 

Pois sua infância não foi um mar de rosas, não [...] Me digam quem é 

feliz, quem não se desespera vendo nascer seu filho no berço da miséria, 

um lugar onde só tinham como atração o bar e o candomblé pra se tomar 

a bênção, esse é o palco da história que por mim será contada [...] 

(Racionais Mc’s, 1993) 

         O trecho da música revela no lirismo, os traços profundos da desigualdade estrutural 

vivida nas periferias brasileiras. Ao afirmar que “sua infância não foi um mar de rosas, não”, o 

grupo resgata uma experiência comum a muitas infâncias negras e periféricas: a ausência de 

garantias mínimas, o convívio precoce com a violência, e a falta de acesso a direitos básicos. 

Ou seja, o primeiro terreno de construção identitária. A sequência dos versos “Me digam quem 

é feliz, quem não se desespera vendo nascer seu filho no berço da miséria” desloca o foco para 

a coletividade. Ao invés de apresentar uma história individualizada, fala de uma experiência 

social coletiva denunciando dessa forma o ciclo da pobreza que se perpetua de geração em 

geração, onde nascer e crescer na miséria é uma regra. O verso “um lugar onde só tinham como 

atração o bar e o candomblé pra se tomar a bênção” aponta para a escassez de espaços culturais, 

educativos e de lazer nas periferias urbanas. Ao mesmo tempo em que critica o abandono por 

 
17

 Após a abolição da escravatura o estado não assegura direitos básicos à população negra, “para reverter esse 

quadro de marginalização no alvorecer da República, os libertos, ex-escravos e seus descendentes instituíram os 

movimentos de mobilização racial negra no Brasil, criando inicialmente dezenas de grupos (grêmios, clubes ou 

associações) em alguns estados da nação” (Domingues, 2007, p. 103) mas eles ainda se mantêm afastados das 

formas tradicionais até o advento de movimentos maiores como o MNU. (Domingues, 2007)  



35 

 

parte do Estado, os rappers também reconhecem os elementos culturais e espirituais que ainda 

resistem como fontes de amparo, proteção e sentido. Por fim, ao declarar “esse é o palco da 

história que por mim será contada”, o sujeito subalterno afirma seu lugar como narrador da 

própria história. O rap, nesse contexto, não é apenas expressão artística, mas instrumento de 

memória, denúncia e afirmação de uma identidade coletiva que ainda existe e resiste.  

 A representação, dentro do Circuito da Cultura, refere-se à produção e circulação de 

significados sociais. No hip-hop, ela se manifesta quando a juventude negra e periférica narra 

sua própria vivência, desafiando estereótipos impostos pela mídia e pelo Estado. Um exemplo 

emblemático é o trecho de “Capítulo 4, Versículo 3”, dos Racionais MC’s:  

60% dos jovens de periferia sem antecedentes criminais. Já sofreram 

violência policial. A cada 4 pessoas mortas pela polícia, 3 são negras. 

Nas universidades brasileiras, apenas 2% dos alunos são negros. A cada 

4 horas, um jovem negro morre violentamente em São Paulo. Aqui 

quem fala é Primo Preto, mais um sobrevivente (Racionais Mc’s, 1997) 

Nesse trecho, os dados sobre violência, racismo estrutural18 e exclusão social são 

transformados em versos em cima de um beat cativante que denuncia a realidade da periferia. 

Ao mesmo tempo, afirmam identidade e pertencimento, dando voz àqueles que historicamente 

foram silenciados. A representação no hip-hop, portanto, não apenas descreve fatos, mas 

reconfigura imagens sociais, construindo sentido e visibilidade para experiências 

marginalizadas. Os números, já denunciados pelos Racionais em 1997, continuam sendo 

alarmantes: em 2024, 27 anos após a música, a realidade permanece crítica. A cada 24 horas, 

11 pessoas são mortas por ações policiais em nove estados brasileiros, totalizando 4.068 vítimas 

ao longo do ano, das quais 3.066 eram negras19. Esses dados revelam uma persistente violência 

estrutural e racial, evidenciando a urgência de se ouvir a voz da periferia. Nesse contexto, os 

MCs assumem um papel de resistência, reafirmando que a narrativa das comunidades 

marginalizadas deve ser contada por seus próprios sujeitos. 

A leitura de Michel de Certeau (1998) permite compreender as práticas faladas do hip-

hop como verdadeiras “táticas”, isto é, formas criativas de apropriação do espaço urbano por 

sujeitos subalternizados, que nele inscrevem sua presença, memória e resistência “em suma, a 

 
18

 Silvio Almeida (2019) parte do princípio de que todo racismo é estrutural, ou seja, integra a organização 

econômica e política da sociedade de forma inescapável. Segundo o autor: “[...] o racismo é parte da ordem 

social. Não é algo criado pela instituição, mas é por ela reproduzido” (Almeida, 2019, p. 32) 
19

 Os dados fazem parte da sexta edição do relatório “Pele Alvo: crônicas de dor e luta", divulgado pela Rede de 

Observatórios da Segurança. O levantamento analisou dados de 2024 nos estados do Amazonas, Bahia, Ceará, 

Maranhão, Pará, Pernambuco, Piauí, Rio de Janeiro e São Paulo. Os dados foram obtidos via Lei de Acesso à 

Informação. REDE DE OBSERVATÓRIOS DA SEGURANÇA. Pele Alvo: crônicas de dor e luta. 6. ed. 2024. 

Disponível via Lei de Acesso à Informação. 



36 

 

tática é arte do fraco” (Certeau, 1998, p 101), ou seja, um exercício criativo de sobrevivência e 

enfrentamento diante das estruturas hegemônicas que procuram silenciar essas vozes. No caso 

do hip-hop, essas táticas se materializam em rituais performáticos que ocupam o centro urbano 

como ato de visibilidade política. Entretanto, a ocupação tática do espaço costuma provocar a 

reação do poder instituído, que tende a requalificar a enunciação periférica como ameaça à 

ordem pública.  

 Em 1994, um show dos Racionais MC 's no Vale do Anhangabaú foi interrompido pela 

Polícia Militar enquanto o grupo executava O Homem na Estrada, cuja letra afirma: “Eu não 

acredito na polícia, raça do caralho”. A situação rapidamente se agravou: o público reagiu com 

revolta, houve lançamento de pedras contra o palco, relatos de disparos na plateia e princípio 

de correria. Os quatro integrantes do grupo foram conduzidos ao 3.º Distrito Policial, 

acompanhados pelo advogado Aparecido Franco. A Polícia Militar alegou que as músicas 

incitavam ao crime e à violência, deslocando o caráter político das músicas para os  jovens 

negros e marginalizados residentes de favelas e vilas, que convivem diariamente com a 

violência policial.20 Esse não foi um episódio isolado: em 15 de outubro do mesmo ano, o rapper 

Big Richard21 já havia sido detido no Anhangabaú por motivos semelhantes, revelando um 

padrão contínuo de vigilância e controle sobre a expressão desses jovens naquele espaço 

urbano22. Treze anos depois desse ocorrido, outro episódio marcou a tensão entre o hip-hop e a 

vigilância institucional. Durante a Virada Cultural de São Paulo do ano de 2007, outro show 

dos Racionais MC’s foi interrompido pela Polícia Militar, em meio a relatos de tumulto e risco 

de conflito com o público23. Assim como no Anhangabaú em 1994, a justificativa oficial foi de 

que as músicas incitavam à violência, especialmente por conterem críticas explícitas à atuação 

policial. O evento gerou grande repercussão midiática: 

 

 

 

 
20

 FOLHA DE S.PAULO. Polícia prende grupos de rap durante show. 28 nov. 1994. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/fsp/1994/11/28/brasil/23.html. Acesso em: 27 mar. 2025. 
21

 Hamilton Richard Alexandrino, conhecido como Big Richard, foi um dos pioneiros do rap nos anos 1990, 

compondo letras politizadas. Desiludido com a cena musical, abandonou a carreira como cantor para se dedicar a 

vida acadêmica se tornando pós-doutor em Cultura e Sociedade. 
22

 BRASIL DE FATO. A criminalização da arte negra no Brasil. 2025. Disponível em: 

https://www.brasildefato.com.br/2025/06/09/a-criminalizacao-de-mc-poze-e-a-longa-historia-de-silenciamento-

da-arte-negra-no-brasil/.  Acesso em: 29 mar. 2025. 
23

 FOLHA DE S.PAULO. PM e fãs dos Racionais se enfrentam na Praça da Sé. 7 maio 2007. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/fsp/ilustrad/fq0705200710.htm. Acesso em: 27 mar. 2025. 



37 

 

Figura 6 - Intervenção da Polícia Militar durante a Virada Cultural de São Paulo em 

2007 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Folha de São Paulo 

 

            Durante o conflito, onze pessoas foram detidas e oito viaturas da PM, uma da Guarda 

Civil e dois veículos particulares foram danificados. Quando a confusão teve início, Mano 

Brown, vocalista da banda, interrompeu a apresentação e declarou: “Vamos continuar, essa 

festa é nossa, vamos ignorar a polícia”. Embora tenha tentado retomar o show, o público já se 

encontrava em desordem, obrigando a banda a se retirar do palco sob proteção de amigos e 

seguranças, todo o episódio teve duração inferior a uma hora. O evento repercutiu amplamente 

na mídia, suscitando discussões acerca da liberdade de expressão, da racialização da 

criminalidade e do papel do hip-hop enquanto espaço de denúncia e resistência sociocultural.  

 Esses episódios evidenciam a continuidade da criminalização da expressão cultural 

periférica ao longo de décadas, revelando como o hip-hop, ao ocupar o espaço urbano de forma 

visível, se torna alvo da vigilância institucional. A repressão policial não se limita à violência 

física, mas se estende à tentativa de deslegitimar as narrativas construídas por jovens negros e 

marginalizados. Para Kabengele Munanga (2019), o mito da democracia racial funciona como 

um dispositivo ideológico que oculta desigualdades históricas e silencia as manifestações 

culturais da população negra. Nesse sentido, a perseguição ao hip-hop expressa uma lógica 

histórica de marginalização, pois a cultura periférica, ao afirmar identidades negras, desafia a 

ordem social excludente.  

 Diferente da interrupção forçada dos Racionais Mc’s em 1994 e 2007, em que a 

repressão policial impôs a criminalização da voz periférica, a performance de MV Bill no Free 

Jazz de 1999 revela uma outra estratégia de confronto simbólico: 

 

 



38 

 

 

 

Figura 7 - MV Bill durante o Free Jazz (frame do vídeo em 27min50s à 28min00s) 

 

 

 

  

             

 

 

 

 

Fonte: MV BILL. Mv Bill no Free Jazz – show completo raríssimo 1999. 2016. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=sOD-RmdJ1a8. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

Durante o festival, o rapper subiu ao palco trajando uma camisa vermelha, figurino 

escolhido para a apresentação, e iniciou a execução da música “Soldado do Morro”, lançada no 

mesmo ano, cujos versos denunciam os privilégios sociais e a violência policial: “Seria 

diferente se eu fosse mauricinho” e “Quem deveria dar a proteção, invade a favela de fuzil na 

mão”. No decorrer da canção, MV Bill apareceu portando uma arma de brinquedo na cintura, 

encenando a imagem do jovem negro constantemente associado ao crime. Ao final da música, 

de maneira simbólica, retirou a arma, a deitou em um pano branco e a substituiu pelo microfone, 

concluindo o gesto com o sinal da paz:  

Figura 8 - MV Bill durante o Free Jazz (frame do vídeo em 28min00s à 28min10s) 

 

 

 

           

 

 

 

 

 

Fonte: MV BILL. Mv Bill no Free Jazz – show completo raríssimo 1999. 2016. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=sOD-RmdJ1a8. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 



39 

 

A cena condensou uma mensagem clara: aquilo que a sociedade insiste em ver como 

arma, na periferia pode ser voz. O microfone, colocado no lugar do revólver, tornou-se símbolo 

de enfrentamento e também de sobrevivência, demonstrando que o hip-hop disputa sentidos ao 

transformar a experiência da violência em discurso crítico e existencial, “a música popular em 

particular, a performance é um elemento fundamental para que a obra exista objetivamente” 

(Napolitano, 2001, p 57). No entanto MV Bill sofreu críticas pelo ato simbólico "Num show 

como aquele, a periferia não está na plateia; por isso levei para o palco: todos os excluídos 

estavam lá comigo," afirmou o artista em entrevista à Folha de Londrina24. 

 Se a performance de MV Bill em 1999, já apontava para uma disputa simbólica em 

torno do que a sociedade insiste em ler como “arma,” quando está ao lado dos subalternizados, 

mais de vinte anos depois essa lógica se mantém. Em 2020, uma mulher que havia denunciado 

o racismo sofrido pela irmã em uma loja de cosméticos, publicou em uma rede social a frase: 

“fogo nos racistas”, verso emblemático da canção Olho de Tigre, do rapper Djonga, que se 

tornou uma espécie de grito de guerra dentro da juventude hip-hop. “Na música popular, nem 

sempre o cantor ou o instrumentista, apesar de ganharem mais destaque junto ao público, são 

os principais responsáveis pelo resultado da performance geral da canção” (Napolitano, 2001, 

p.58). A frase ganhou símbolo de grito de guerra para a juventude negra, por conta do fácil 

entendimento e da agressividade que sintoniza a revolta silenciada a anos. No entanto, em 2022, 

a Justiça condenou a vítima a indenizar o estabelecimento em R$5.000,00: 

Figura 9 - Manchete de condenação pela publicação da frase  

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: ALMA PRETA, 27 abr. 2022. Disponível em: 

https://almapreta.com.br/sessao/cotidiano/cartaz-racistas/ Acesso em: 1 dez. 2025. 

 

 

24
FOLHA DE LONDRINA. Rapper rouba a cena mostrando arma no palco. 2002. Disponível em: 

https://www.folhadelondrina.com.br/folha-2/rapper-rouba-a-cena-mostrando-arma-no-palco-212681.html . 

Acesso em: 29 mar. 2025. 

 



40 

 

O episódio confirma o que Clovis Moura (1988) já apontava: a criminalização não recai 

apenas sobre práticas, mas sobre corpos negros que ousam usar suas vozes. Meses depois do 

ocorrido, Djonga transformou esse episódio em performance. Em um de seus shows, um 

modelo surgiu em chamas representando de maneira literal o verso que havia custado uma 

condenação: “fogo nos racistas”. A cena impactante, que ganhou destaque na mídia, devolveu 

para o palco o que a justiça tentou silenciar: o grito de revolta da juventude negra: 

 

Figura 10 - Performance do Djonga no festival Cena 2K22 

 

           

 

   

 

 

 

Fonte: FOLHA DE S.PAULO, 2022. Disponível em: 

https://f5.folha.uol.com.br/celebridades/2022/06/djonga-coloca-fogo-nos-racistas-de-verdade-em-

show-assista-performance.shtml. Acesso em: 1 dez. 2025. 

 

Stuart Hall (2006) discute três modelos de identidade: a identidade iluminista, a 

identidade sociológica e a identidade pós-moderna. A identidade iluminista parte da ideia de 

um “eu” centrado, unificado e estável; a identidade sociológica compreende o sujeito como 

formado na interação com o outro, constituído social e culturalmente; já a identidade pós-

moderna rompe com a ideia de fixidez, concebendo identidades fragmentadas, múltiplas e em 

constante processo de transformação. Nesse sentido, quando entendemos que as identidades 

pós-modernas são construídas em disputa e estão sempre em movimento, torna-se evidente 

como o movimento hip-hop reafirma seu papel na produção de sentidos e narrativas: o que a 

sociedade insiste em tratar como ameaça se transmuta em voz, expressão e reivindicação 

simbólica. Nesse ponto essas performances exemplificam o modo como o hip-hop se configura 

como um Novo Movimento Social (Goss, 2004): não apenas denunciar, mas protagonizar e 

ressignificar. Não apenas fala pelos subalternizados mas também para e com eles.    

  

  



41 

 

2.3 A expressão da diáspora africana na identidade negra teresinense 

 

Essencialmente, presume-se que a identidade cultural seja fixada no 

nascimento, seja parte da natureza, impressa através do parentesco e da 

linhagem dos genes, seja constitutiva de nosso eu mais interior. É 

impermeável a algo tão "mundano", secular e superficial quanto uma 

mudança temporária de nosso local de residência. A pobreza, o 

subdesenvolvimento, a falta de oportunidades - os legados do Império 

em toda parte - podem forçar as pessoas a migrar, o que causa o 

espalhamento — a dispersão. Mas cada disseminação carrega consigo 

a promessa do retorno redentor. Essa interpretação potente do conceito 

de diáspora é a mais familiar (Hall, 2003, p. 28). 

 

 

A diáspora africana é, antes de tudo, um fenômeno histórico marcado por rupturas 

violentas, portanto, não fixa a identidade no passado, mas a reinscreve constantemente no 

presente, nos modos de viver, resistir e criar. Como observado por Stuart Hall (2006), a cultura 

é um espaço de negociação, onde as tradições e práticas são constantemente reinterpretadas e 

reinventadas pelos diaspóricos em diferentes contextos. Assim, através da música, dança, 

gastronomia, religião, linguagem e outras expressões culturais, os membros da diáspora 

mantêm vínculos com sua terra natal e constroem uma identidade coletiva que transcende 

fronteiras geográficas e temporais. A identidade negra em Teresina que conta com 80% da 

população autodeclarada com preta ou parda, sendo o 3º estado do Nordeste com maior 

percentual da população autodeclarada negra, é moldada por uma série de fatores, incluindo a 

preservação de tradições culturais africanas, a luta por reconhecimento e igualdade social, além 

da criação de espaços de pertencimento e resistência.  

A criação de Teresina remonta ao século XIX, em um contexto de reorganização 

administrativa e de busca por maior integração do Piauí ao restante do território nacional. A 

transferência da capital, de Oeiras para as margens do rio Parnaíba, atendeu a interesses 

econômicos e estratégicos, sobretudo pela necessidade de dinamizar o comércio fluvial e 

facilitar a comunicação com outras regiões (Silva, 2012). “Teresina foi a primeira capital 

planejada e construída sob o regime imperial” (Silva, 2012, p. 218), o que evidencia seu caráter 

pioneiro enquanto cidade projetada para atender a um ideal de progresso.  

Nesse contexto de criação da nova capital do Piauí, entretanto, “as lacunas sobre a 

escravidão no Piauí ainda são bem expressivas, mais ainda quando se trata especificamente do 

sistema escravista urbano” (Silva, 2015, p. 178). Esse silêncio historiográfico se torna ainda 

mais evidente quando observamos as condições concretas de exploração da mão de obra 

escravizada. Essas rotas históricas e a presença de trabalhadores africanos em Teresina, não 



42 

 

apenas moldaram a cidade, mas também estabeleceram as bases culturais que hoje se refletem 

na identidade negra local.  

Mas, como aponta Rodrigo Caetano Silva, “essa estratégia de colocar o escravizado para 

trabalhar em vários afazeres, diminuindo ao máximo seu tempo de descanso” (2015, p. 195), 

revela um mecanismo de controle que buscava não apenas extrair a força de trabalho, mas 

também cercear a possibilidade de construção de espaços de sociabilidade e de práticas culturais 

próprias. Ainda assim, apesar da tentativa de esvaziar sua vida cotidiana de qualquer tempo 

livre, a população negra encontrou formas de resistência simbólica, ressignificando cantos, 

danças, rituais e celebrações religiosas como instrumentos de memória e afirmação coletiva. A 

cultura, nesse contexto, não pode ser compreendida apenas como expressão estética, mas como 

estratégia de sobrevivência e resistência diante da violência do sistema escravista (Hall, 2006). 

Como apontado por Artemisa Montero ao estudar a identidade negra brasileira: “no Brasil, as 

práticas culturais africanas reelaboradas estão sujeitas à combinação com práticas culturais 

indígenas e européias, o que quer dizer que muitos símbolos e signos são recriados no contexto 

diaspórico” (Monteiro, 2009, p. 182)                     

        Esses gestos atravessaram os séculos e constituem uma dimensão fundamental da diáspora 

africana: o movimento de reinvenção identitária em terras estrangeiras, no qual a arte e a cultura 

funcionam como elo entre passado, presente e futuro. É nesse ponto que se abre a discussão 

sobre a centralidade da produção artística negra na formação da cidade e, posteriormente, na 

construção da identidade cultural teresinense. 

Nesse cenário, se torna impossível não destacar a figura de Esperança Garcia, mulher 

negra escravizada no século XVIII que é considerada a primeira advogada do Brasil. Sua carta, 

escrita em 1770, sendo endereçada ao então governador da Capitania de São José do Piauí, 

constitui-se como um dos mais emblemáticos documentos de denúncia da violência escravista 

na região. Nela, Esperança expõe a separação forçada de sua família: “Desde que o capitão lá 

foi administrar que me tirou da fazenda Algodões, onde vivia com o meu marido, para ser 

cozinheira” (Garcia, 1770). O relato não apenas evidencia a brutalidade das práticas coloniais, 

mas também a lucidez e a coragem de uma mulher que, em meio às restrições impostas pela 

escravidão, soube transformar a escrita em ferramenta de reivindicação e resistência.  

O legado de Esperança Garcia ultrapassa o registro histórico e chega ao presente como 

símbolo da luta e da persistência da população negra. A memória de sua trajetória é mantida 



43 

 

viva através do Memorial Esperança Garcia25, em Teresina, que além de homenageá-la, 

constitui-se como polo cultural e espaço de fortalecimento identitário, abrigando manifestações 

artísticas, oficinas educativas e atividades que resgatam a herança afrodescendente como a 

tradicional festa da beleza negra: 

Figura 11- Material de divulgação da 39ª festa da beleza negra  

           

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: COISADDENEGOO. [Material de divulgação da 39ª Festa da Beleza Negra]. 2024. Disponível 

em: https://www.instagram.com/p/DCg12yvunDD/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

A Festa da Beleza Negra, realizada anualmente em Teresina, ultrapassa o caráter festivo 

e assume papel central na afirmação identitária e no fortalecimento da autoestima da população 

negra. Trata-se de um espaço em que se reconfiguram sentidos atribuídos ao corpo e à estética 

negra, historicamente marcados por estigmas. Como ressalta Nilma Lino Gomes (2002), a 

valorização da corporeidade e da estética negra constitui estratégia política e cultural de 

resistência ao racismo e de construção de identidades positivas. Nesse sentido, eventos como a 

Festa da Beleza Negra dialogam com uma longa tradição de ressignificação simbólica que 

atravessa séculos, desde as práticas culturais de resistência durante a escravidão até as 

expressões artísticas contemporâneas, como o hip-hop e as batalhas de rima que emergem nas 

periferias da capital. 

 Considerando outra dimensão da diáspora africana “[...] Podemos afirmar que falar em 

tradição africana é falar de tradição oral” (Araújo, 2016, p. 11). A oralidade é a tradição mais 

importante da diáspora africana, ela é transmitida de geração para geração por meio da 

comunicação oral, através de rituais, usos e mitos, contextualizados para uma determinada 

civilização (Araújo, 2016). Historicamente, em diversas sociedades africanas, os griots e griotes 

eram vistos como guardiões da história oral, “ambos responsáveis, em uma cultura oral, por 

 
25

 O Memorial Esperança Garcia é um espaço cultural inaugurado em julho de 2007 em Teresina, Piauí. Localizado 

na Avenida Miguel Rosa, é administrado pela Secretaria Estadual de Cultura (SECULT-PI)  



44 

 

conservarem a memória coletiva africana” (Lopes, 2019, p.3), existiam três categorias: os 

músicos, os embaixadores e os poetas. Desempenhavam papel central como guardiões da 

memória coletiva através da oralidade:  

 

Os Griots e Griotes são os atuais resquícios dessa cultura, contudo, com 

o advento da Modernidade, que adentra cada vez mais nas sociedades 

africanas pelo abraçar do capital concebido pela globalização 

devorando as tradições e homogeneizando o mundo  (Lopes, 2019, p. 

5) 

                                                                                                      

             

Em Teresina, essa tradição oral se expressa nas práticas culturais, que vão desde os 

cânticos de religiões de matriz africana, até a poesia falada das batalhas de rima, se no passado 

a oralidade garantiu a transmissão de saberes em meio à violência do sistema escravista, pois 

“as  restrições e marginalizações impostas aos negros como escravos proibiram suas danças, 

músicas” (Araújo, 2006, p.06), no presente ela se reinventa como ferramenta de denúncia e 

afirmação identitária.  

           Um exemplo emblemático da herança oral em Teresina pode ser encontrado no Grupo 

de Cultura Afro Afoxá, criado em 1996 na periferia sul da cidade. No site oficial, o grupo se 

descreve como dedicado à pesquisa e à difusão da cultura afro-brasileira, com o objetivo de 

“divulgar seus valores” e contribuir para a inclusão de jovens por meio da produção cultural. 

Essa forma de auto apresentação revela um projeto que vai além da dimensão artística, 

assumindo também um papel social e político, em sintonia com a tradição da diáspora de 

transformar a oralidade em instrumento de resistência e afirmação. Suas oficinas de culinária 

afro, artesanato, pintura e música, não apenas recuperam saberes ancestrais transmitidos 

oralmente, como também os reelaboram em práticas comunitárias que fortalecem a autoestima 

e a identidade negra em Teresina.  

          Essa trajetória Grupo de Cultura Afro Afoxá foi ampliada com a criação do 1º Festival 

de Arte e Cultura Afro-Brasileira (FACA), em 2025, concebido em comemoração aos trinta 

anos de atuação do grupo, o festival reuniu múltiplas linguagens como música, dança, artes 

plásticas, estética e culinária, traduzindo em escala maior a proposta inicial do Afoxá, tornando-

se um espaço de celebração coletiva da memória africana. Nessa perspectiva, tanto o grupo 

quanto o festival materializam o que Beatriz Nascimento (2021) compreende como quilombo 

simbólico:  

Nesse sentido, ‘quilombo’ marca um processo de ação, atividade, 

conduta, dentro dos princípios antes mencionados. Aí residem sua 

trajetória e importância histórica: essa característica de processo, de 



45 

 

continuum. Entretanto, não pensamos esse contínuo como estático, e 

sim como dinâmico (Nascimento, 2021, p. 248).   

                                                                                                     

        A concepção de quilombo simbólico evidencia que quilombos não se restringem a locais 

físicos ou registros históricos, mas constituem processos contínuos de ação e resistência 

cultural, dinâmicos e adaptáveis ao presente. O Grupo de Cultura Afro Afoxá funciona como 

expressão contemporânea desse conceito, materializando a tradição diaspórica em Teresina e 

reforçando a importância da oralidade como instrumento de identidade.  

  Nesse contexto, o Coisa de Nêgo, outro coletivo afro em Teresina, pode ser interpretado 

como mais uma manifestação contemporânea de quilombo simbólico. “Antes de o grupo ser 

criado não se falava em quilombos no estado nem tão pouco de cultura africana” (2010, p. 1), 

assim como o Afoxá, o grupo atua na preservação e reinvenção da cultura afro-brasileira, 

utilizando música, dança e oficinas educativas como instrumentos de fortalecimento da 

identidade negra: 

 

Os negros e as negras piauienses, em especial os do Grupo Afro-

Cultural Coisa de Nêgo, procuraram construir um elo com o continente 

africano que fosse visível através do corpo e de uma estética africana 

idealizada. Ao assim procederem, encontraram formas de afirmação da 

identidade negra e de busca por inclusão social e política nas quais o 

corpo e a estética se tornaram instrumentos prioritários (Monteiro, 

2009, p. 180) 

                                                                                                         

 

          A observação de Monteiro (2009) evidencia que o corpo e a estética, ao serem 

ressignificados pelo Coisa de Nêgo, funcionam como canais de conexão com a ancestralidade 

africana. Essa busca por uma “estética africana idealizada” não se limita à aparência, mas traduz 

um esforço de reinscrição da memória diaspórica no presente, transformando o corpo em 

território político e cultural. Assim, ao mesmo tempo em que evocam símbolos da África, os 

integrantes do grupo reafirmam sua identidade negra em Teresina, atualizando a experiência da 

diáspora como processo contínuo de resistência e reconstrução coletiva.  

  



46 

 

 

3 CONTEXTO URBANO: CIDADES, VILAS E FAVELAS EM TERESINA 

 

 

O problema da definição das cidades poderia levar-nos muito longe. 

Mas podemos tomar como paradigma as definições dadas há muito 

tempo por M Sorre e, mais recentemente, por J. Jacobs. Para M. Sorre, 

existe uma cidade quando há coalescência de funções em uma 

aglomeração. Esta expressão significa que as funções chegam a 

depender umas das outras, tornando-se assim independentes da 

atividade primária que deu origem à aglomeração. Em outras palavras, 

existe autonomia da aglomeração. Para J. Jacobs, é mister fazer uma 

distinção entre town (cidade) e city (cidade de maior porte, metrópole), 

não tendo a primeira funções verdadeiramente urbanas. A cidade (town) 

não gera seu crescimento a partir de sua economia local e nunca o fez; 

as exportações que ocasionalmente pode realizar não conseguiram criar, 

depois, um crescimento auto-sustentado, ao passo que a verdadeira 

cidade cria, a partir da economia local, seu crescimento econômico 

(Santos, 1979, p. 70). 
                                               

                                                                                                  

A partir dessa reflexão de Milton Santos, que se apoia nas definições de J. Jacobs. e M. 

Sorre, podemos compreender a cidade como resultado de um processo de concentração e 

autonomia de funções, ou seja, um espaço que ultrapassa sua origem imediata e se organiza de 

forma complexa em torno de atividades econômicas. Essa concepção é particularmente útil para 

pensar o caso de Teresina, capital do Piauí, cuja fundação se deu por volta de 1850, com o 

objetivo de transferir a sede do poder político, administrativo e financeiro. Transferida de 

Oeiras para as margens dos rios Parnaíba e Poty, Teresina nasceu como uma cidade planejada 

para facilitar o escoamento de mercadorias e integrar a província ao mercado regional e nacional 

(Gândara, 2011). Esse caráter econômico-comercial de sua origem evidencia que a capital não 

foi criada a partir de uma economia local auto sustentada, mas para se inserir em fluxos 

mercantis mais amplos. Como consequência, sua organização urbana sempre esteve atravessada 

pela lógica da desigualdade: enquanto áreas centrais recebiam investimentos para consolidar o 

espaço do capital, populações pobres foram empurradas para as margens periféricas, originando 

setores informais.26  

 
26

A ideia de setores informais foi concebida em 1972 como resultado de uma missão técnica da OIT no Quênia 

(ILO, 1972). E, contemporaneamente, trabalhada por Hart (1973) em pesquisas realizadas em áreas urbanas da 

região sul de Gana. A partir dessa gênese, e se valendo das proposições críticas, não apenas da geografia do terceiro 

mundo, mas também de pensadores como Furtado (1970), passamos a decodificar a trajetória do termo informal 

até sua aparição e uso como uma espécie de tipologia urbana, os assentamentos informais, por volta de 1996. Os 

assentamentos informais são áreas urbanas que se desenvolvem fora das normas e regulamentos legais de 

planejamento e construção. Eles são frequentemente caracterizados pela falta de infraestrutura básica, como água 

encanada, saneamento, eletricidade e ruas pavimentadas. A posse da terra também costuma ser irregular, ou seja, 

as pessoas que moram nesses locais não têm a documentação legal que comprove a propriedade do terreno. 



47 

 

Esse processo de estabelecimento informal do espaço urbano em Teresina, pode ser 

observado desde meados do século XX. Já em 1940, a cidade apresentava ocupações em áreas 

como o Mafuá, Vila Operária e Vila Militar, que representavam núcleos periféricos em torno 

da malha urbana central (Lima, 2017, p. 36). Essas vilas surgiram como formas de moradia de 

trabalhadores, afastadas do centro modernizado e servidas por infraestrutura precária. Nas 

décadas seguintes, com o crescimento populacional acelerado e o fluxo migratório vindo do 

interior, a urbanização gerou também formas mais precárias de assentamento, como 

loteamentos irregulares, autoconstrução e favelas, que passaram a compor a paisagem periférica 

da capital (Lima, 2017, p. 33). Esses assentamentos foram resultado da exclusão da população 

de baixa renda do mercado formal de habitação, em contraste com os condomínios fechados 

voltados às classes médias e altas. 

A primeira favela brasileira remonta do século XIX na cidade do Rio de Janeiro. Elas 

cresceram em números e tamanhos, e se espalharam pelo país. Eram vistas como lugares 

insalubres com problemas habitacionais e que perpetuavam um caos estético. Nos anos de 1960 

e 1970, começou a ganhar força no Brasil a primeira proposta sistemática de extinção de 

aglomerados populares, especialmente favelas e ocupações urbanas. Esses territórios passaram 

a ser interpretados pelo poder público e por setores da elite como espaços “problemáticos”, 

associados à desordem, à pobreza e ao aumento da criminalidade. Essa visão reducionista 

transformava esses locais no “lócus da violência urbana”, como se a violência fosse uma 

característica intrínseca das comunidades, e não um resultado das desigualdades estruturais, da 

falta de investimento estatal, do racismo e da exclusão socioeconômica.  

Essa perspectiva levou a políticas de remoção forçada, de deslocamento de famílias para 

áreas periféricas e à criação de conjuntos habitacionais distantes dos centros. O objetivo 

declarado era “eliminar” os espaços considerados perigosos; na prática, tratava-se de controle 

social, gestão da pobreza e segregação territorial (Motta, 2013). Até 1990 esses locais sequer 

eram reconhecidos formalmente pelo IBGE, no ano seguinte eles são nomeados de 

“aglomerados subnormais” e são conceitualizados como:  

[...] um conjunto constituído de, no mínimo, 51 (cinquenta e uma) unidades 

habitacionais (barracos, casas...) carentes, em sua maioria, de serviços públicos 

essenciais, ocupando ou tendo ocupado, até período recente, terreno de 

propriedade alheia (pública ou particular) e estando dispostas, em geral, de 

forma desordenada e densa. A identificação dos Aglomerados Subnormais deve 

ser feita com base nos seguintes critérios: a) Ocupação ilegal da terra, ou seja, 

construção em terrenos de propriedade alheia (pública ou particular) no 

momento atual ou em período recente (obtenção do título de propriedade do 

terreno há dez anos ou menos); e b) Possuírem pelo menos uma das seguintes 

características: urbanização fora dos padrões vigentes – refletido por vias de 



48 

 

circulação estreitas e de alinhamento irregular, lotes de tamanhos e formas 

desiguais econstruções não regularizadas por órgãos públicos; e precariedade 

de serviços públicos essenciais (IBGE, 2011, p. 27). 

                                                                                                                                                     

           Contudo, na divulgação dos resultados do Censo Demográfico de 2022, o IBGE 

substituiu a denominação “aglomerados subnormais” por “favelas e comunidades urbanas”. A 

mudança teve como objetivo reduzir o estigma associado ao termo anterior e alinhar a 

classificação a padrões internacionais, como os da ONU- Habitat27 e dos Objetivos de 

Desenvolvimento Sustentável.28 Embora os critérios de identificação tenham sido mantidos, a 

nova definição passou a destacar também o risco ambiental, reconhecendo que muitas dessas 

áreas se localizam em terrenos suscetíveis a desastres ou restrições legais de uso. Dessa forma, 

ainda que os dados de campo tenham sido coletados com base no conceito de aglomerado 

subnormal, sua apresentação oficial passou a adotar o termo “favelas e comunidades urbanas”, 

conferindo maior precisão conceitual e reconhecimento social a esses territórios (IBGE, 2022).  

       Embora os termos 'vilas' e 'favelas' sejam frequentemente usados de forma indiscriminada 

para se referir a assentamentos populares, é fundamental destacar suas distinções históricas e 

conceituais. A formação dessas áreas periféricas em Teresina evidencia que nem toda ocupação 

informal seguiu a mesma lógica. A origem das vilas, como a Vila Operária, está ligada a um 

processo que, embora precário, possuía uma articulação distinta das favelas (Santos, Lima, 

2014). A Prefeitura Municipal de Teresina, através da Secretaria de Habitação e Urbanismo, 

consolidou em seu Censo das Vilas e Favelas de 1999, uma distinção conceitual crucial para a 

compreensão do espaço urbano da capital. Nesse documento, a equipe responsável definiu as 

categorias de forma precisa: 

 

Vila: área de moradia (comunidade) surgida a partir de ocupação por 

famílias sem-teto sem obedecer às exigências feitas pela lei do 

parcelamento do solo, mas possível de ser regularizada, saneada e 

urbanizada. Favela: área de moradia (comunidade) surgida a partir de 

ocupação por famílias sem-teto geralmente localizada em área de risco 

iminente (alagamento/desmoronamento) ou em leito de vias públicas 

(ruas e/ou avenidas) sujeitas quase sempre a remoção (Censo de vilas e 

favelas, 1999, p. 9). 

 
27

 O Programa das Nações Unidas para os Assentamentos Humanos (ONU- Habitat) estabeleceu-se em 1978, 

como resultado da Conferência das Nações Unidas sobre Assentamentos Humanos (Habitat I). O programa é o 

ponto focal da ONU para a urbanização sustentável e os assentamentos humanos, tendo como objetivo atuar em 

prol do desenvolvimento urbano social, econômico e ambientalmente sustentável. 
28

 Os Objetivos de Desenvolvimento Sustentável são uma coleção de 17 metas globais, estabelecidas pela 

Assembleia Geral das Nações Unidas e o Conselho Econômico das Nações Unidas. É um apelo global à ação para 

acabar com a pobreza, proteger o meio ambiente e o clima e garantir que as pessoas, em todos os lugares, possam 

desfrutar de paz e de prosperidade. 



49 

 

                                                                                                           

 

Portanto, tanto as vilas quanto as favelas, mesmo distintas, expressam a mesma lógica 

de segregação urbana em Teresina e a produção de espaços informais para a população pobre, 

em contraposição ao investimento concentrado em áreas centrais ou em empreendimentos de 

elite. 

 

3.1 Urbanização em Teresina e crescimento de assentamentos informais  

 

 

Nos primeiros anos de 1850 nascia, em pleno vale do rio Parnaíba, a 

cidade de Teresina. Destinada a se tornar sede do poder político e 

administrativo do Piauí, ia suplantar a cidade de Oeiras, que até então 

exercia esse papel (Gândara, 2011, p. 90) 

       

                                                                                                        

 

Com o  processo de urbanização da cidade, que se iniciou com a transferência da capital 

de Oeiras, para Teresina, em 1852, estabeleceu-se uma segregação estrutural durante o marco 

zero. A cidade foi planejada com um viés administrativo e comercial, priorizando a 

funcionalidade do centro e a circulação do comércio, corroborando com a circulação da riqueza, 

mas falhando em prover moradia formal para a crescente população: 

 

Particularmente, entendemos que a transferência da capital para beira-

rio Parnaíba resultou de um processo mudancista que se iniciou no 

período Colonial. Processo este, unanimemente justificado, político e 

socialmente, no fato de que o futuro da província se encontrava às 

margens do rio Parnaíba, região destinada a ser um polo econômico e 

que viria resolver o problema crônico do território [...] (Gândara, 2011, 

p. 92)  

              

           Essa priorização, contudo, teve uma contrapartida direta, se “a justificativa básica para 

sua efetivação foi econômica” (Gândara, 2011, p. 92) a cidade foi imediatamente transformada 

em mercadoria de alto valor, acessível apenas à elite administrativa e comercial. O protagonista 

dessa mudança de capital foi o Presidente da Província, José Antônio Saraiva que instaura o 

conhecido como Plano Saraiva (1852) responsável pela organização inicial de Teresina, cujo 

foi a primeira cidade do Brasil construída em traçado geométrico. Ela não nasceu de forma 

espontânea, mas de modo artificial. Saraiva, pessoalmente, tomou as primeiras providências: 

planejou tudo, com o cuidado de estabelecer logradouros em linhas paralelas, simetricamente 

dispostas, todas partindo do Rio Parnaíba, rumo ao Rio Poti (SEMPLAN): 

 



50 

 

Mapa 1 - Detalhe da planta inicial de Teresina, denominada comumente como Plano Saraiva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Atlas do Brasil Império de 1868 

 

Esse planejamento estabeleceu o pioneiro traçado geométrico em linhas paralelas. Ao 

analisar a planta, é visível que o Plano Saraiva se concentrou na organização da propriedade e 

da logística do capital financeiro. A malha ortogonal e simétrica tinha como função principal 

organizar a venda dos lotes e facilitar o escoamento de mercadorias: 

 

O  Plano Saraiva propõe um traçado racional e funcional que difere do 

traçado urbano orgânico-funcional das cidades coloniais brasileiras 

construídas segundo a cultura urbanística portuguesa. Em Teresina, o 

traçado oferece ruas paralelas simetricamente dispostas e cruzando-se 

em ângulo reto como um tabuleiro de damas ou de xadrez, resultando 

em uma malha de ruas e quarteirões em quadrícula funcionalmente 

hierarquizados... Enquanto no plano de Teresina a origem do desenho 

foi uma necessidade econômica e política [...].(Silva, 2012, p. 223) 

                                                       

 

          A análise da matriz ortogonal do Plano Saraiva é cirúrgica. O traçado racional e funcional 

que se estabelece, esse 'tabuleiro de damas' de ruas que se cruzam em ângulo reto, não é um 

detalhe neutro, ele tem um objetivo, e não é social. Fica evidente que a origem desse desenho 

não é orgânica, mas sim uma necessidade econômica e política. Teresina não nasceu de uma 

dinâmica social espontânea. Pelo contrário, surgiu de um projeto administrativo e financeiro, 

feito sob medida para o capital. Essa geometria organizada tinha um foco: a organização da 

propriedade e a logística da riqueza, visando facilitar a venda dos lotes e o escoamento de 

mercadorias. A concentração dos Edifícios Públicos — como o Palácio do Governo, a 

Tesouraria da Fazenda e o Mercado — prova que o investimento inicial e a canalização de 



51 

 

recursos foram direcionados para o espaço do poder e da circulação da riqueza  “[...]  para a 

cidade era uma experiência interessante, de certa grandeza natural, em que ficava nítido o 

objetivo de criar uma cidade ordenada” (Gâranda, 2003, p. 104).  

O caráter segregador do Plano Saraiva não reside apenas no que ele construiu, mas no 

que ele ignorou. A rigidez da matriz geométrica demonstra uma total ausência de planejamento 

para a reprodução social da classe trabalhadora. Não há espaços reservados para habitação 

popular ou áreas destinadas ao lazer e serviços essenciais para a população de baixa renda. Ao 

priorizar o solo como mercadoria principal, em detrimento do direito à moradia, o plano 

estabeleceu uma barreira de acesso, elevando o custo da terra e tornando o solo urbano central 

inacessível para o migrante. Embora a cidade tenha sido fundada em 1852 com um viés de 

planejamento e controle, o verdadeiro desafio à sua estrutura urbana planejada se instaurou 

partir da década de 1940, com a intensificação do êxodo rural29 no Piauí. Este fenômeno, que 

se acelerou nas décadas de 1950 e 1960, impôs uma pressão demográfica que a estrutura urbana 

planejada, rigidamente centralizada, não tinha condições de absorver.  

 

Começava, desse modo, a inversão da relação populacional entre campo 

e cidade (de acordo com o censo de 1980, a população urbana passou a 

constituir 67,57% do total). Graças a esse êxodo rural, as cidades não 

cresceram, mas 'incharam' com o aumento do número de favelas e o 

surgimento desse novo personagem, o 'bóia-fria', no cenário da história 

dos despossuídos deste país (Gonzalez, 1984, p. 9 -10). 

                                                                                                                                     
 

Essa análise de Lélia Gonzalez é fundamental, pois estabelece que o crescimento urbano 

no país é uma consequência direta do desequilíbrio estrutural. No contexto teresinense, o 

"inchaço" da cidade que a autora aponta, é a manifestação exata do colapso do planejamento 

rígido do século XIX. A capital, incapaz de absorver o novo contingente populacional, 

demonstrou que seu desenvolvimento não era para todos. Dessa forma, a expulsão populacional 

do campo se reverteu na expulsão populacional do mercado formal de terras urbanas. O 

aumento do número de favelas é, assim, o registro geográfico da falha do Estado em prover o 

direito à moradia para essa nova classe despossuída. O migrante rural, desprovido de acesso ao 

mercado de terras formais, foi forçado a buscar a moradia pela via da autoconstrução e ocupação 

de espaços informais e periféricos, o que sobrava era às margens da cidade (Façanha, 2003). A 

 
29

 O êxodo rural no Piauí, intensificado a partir da década de 1940, alinha-se ao processo de industrialização e 

urbanização acelerada experimentado pelo Brasil pós-1930. Em Teresina, este fluxo migratório de trabalhadores 

e ex-camponeses foi o motor fundamental para o crescimento demográfico da capital, pressionando a capacidade 

de absorção do mercado imobiliário formal e sendo a causa estrutural direta para o surgimento dos assentamentos 

informais (Façanha, 2003). 



52 

 

exclusão da população de baixa renda do mercado formal de habitação, onde o solo havia sido 

consolidado como mercadoria, tornou-se a causa estrutural direta para a emergência dos 

assentamentos informais.  

Esse processo de formação da cidade informal em Teresina não pode ser interpretado 

como um crescimento meramente espontâneo. As primeiras ocupações, como a Vila Operária, 

que teve seu marco inicial em 1928, manifestaram-se como resultado de uma intervenção do 

poder público municipal (Santos; Lima, 2014). Essa intervenção, no entanto, carregava um 

caráter segregador, conforme demonstram Santos e Lima (2014), o objetivo por trás da doação 

de terrenos estava ligado, sobretudo, ao afastamento das famílias do centro da cidade, área que 

era alvo de projetos de embelezamento e, consequentemente, de valorização imobiliária. Desse 

modo, as primeiras áreas periféricas, como a Vila Operária, Mafuá e Vila Militar, 

materializaram a lógica da desigualdade: as populações pobres eram empurradas para as 

margens, após a linha férrea, enquanto o centro, planejado como  tabuleiro de damas do Plano 

Saraiva, era reservado ao capital e à elite. Esse processo de migração forçada dos trabalhadores 

para regiões mais distantes do centro foi a primeira manifestação da dupla segregação. Assim, 

o crescimento de Teresina, na segunda metade do século XX, manifestou-se na dupla forma da 

segregação socioespacial30. 

 

Um outro processo sócio-espacial relevante foram as migrações de 

populações de alto poder aquisitivo, oriundas, em sua maioria, do antigo 

centro tradicional, em direção aos bairros da “Jóckey Club do Piauí” – 

que, posteriormente, seria desmembrado em Jóckey Club e Fátima -, 

São Cristovão, Planalto Ininga entre outros, localizados na zona Leste 

(ABREU, 1983, p. 72-73). Esse processo gerou um rebatimento 

espacial, concentrando uma fração da população que possuía um alto 

poder aquisitivo (Façanha, 2003, p. 3). 

                  

 

          Esse fenômeno, denominado de “rebatimento espacial”, é o nosso ponto de partida para 

entender a segregação na capital. O termo "rebatimento" sugere que a concentração de riqueza 

e a migração das elites para a Zona Leste não foi acidental, foi o efeito espelho da expulsão ou 

exclusão da população de baixa renda para as áreas mais marginais. Enquanto a Zona Leste se 

consolidava como o polo de serviços e alta infraestrutura, o restante da cidade, especialmente 

as faixas de inundação e as periferias distantes, recebia a população pobre que formou os vastos 

assentamentos informais.  

 
30

A análise de Teresina sob a ótica da segregação socioespacial alinha-se à Geografia Crítica Brasileira, que 

entende a espacialização da desigualdade, como produto da modernização excludente e das forças do capital 

(Santos, 1996). 



53 

 

          O fenômeno do rebatimento espacial, que concentra a riqueza em uma área e a carência 

em outras, pode ser cartografado com precisão. A análise da distribuição dos assentamentos 

informais em Teresina comprova a tese da segregação, evidenciando que as áreas mais antigas 

e valorizadas da cidade foram poupadas do crescimento desordenado. A segregação, portanto, 

é um processo geográfico visível:  

 

Mapa 2 - Distribuição das favelas e comunidades urbanas do município de Teresina - PI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística, Censo 2022 

 

 

O Mapa 2, de Distribuição das Favelas e Comunidades Urbanas de Teresina, demonstra 

visualmente a consequência da rigidez do planejamento do século XIX. Os assentamentos 

informais, representados pelas manchas vermelhas, não se concentram no centro planejado ou 

na Zona Leste de elite, mas sim em um claro padrão periférico – nas Zonas Norte, Sul e Sudeste 

– marcando as bordas e as áreas de expansão desordenada da cidade. Essa distribuição 

corresponde à realidade de 170 comunidades urbanas (Censo IBGE 2022), que, somadas, 

totalizam 25,82 km² e uma densidade populacional altíssima,7.676,29 habitantes/km².  

Essa distribuição geográfica é a materialização da segregação: o acesso à cidade formal, 

com seus índices de infraestrutura, é reservado a uma fração da população, enquanto o restante 

que somam 198.189 pessoas, o equivalente a 22,88% da população total, é empurrado para as 

margens. Essa distribuição geográfica é a materialização da segregação: o acesso à cidade 

formal, com seus índices de infraestrutura, é reservado a uma fração da população, enquanto o 



54 

 

restante é empurrado para as margens. Entretanto, a análise da segregação em Teresina não 

pode se restringir à dimensão geográfica. A exclusão espacial se consolida como a 

materialização do racismo na produção do espaço urbano. A população excluída do acesso à 

cidade formal é aquela que, desde a colônia, está à margem da divisão social e racial do trabalho. 

Essa premissa remete à divisão histórica do espaço, conforme pontua Lélia Gonzalez, no que 

ela chama de O Lugar do Negro (1982). A autora afirma:  

 

Desde a época colonial aos dias de hoje, a gente saca a existência de 

uma evidente separação quanto ao espaço físico ocupado por 

dominadores e dominados. O lugar natural do grupo branco dominante 

são moradias amplas, espaçosas, situadas nos mais belos recantos da 

cidade ou do campo e devidamente protegidas por diferentes tipos de 

policiamento: desde os antigos feitores, capitães do mato, capangas etc., 

até a polícia formalmente constituída. Desde a casa-grande e do 

sobrado, aos belos edifícios e residências atuais, o critério tem sido 

sempre o mesmo. Já o lugar natural do negro é o oposto, evidentemente: 

da senzala às favelas, cortiços, porões, invasões, alagados c conjuntos 

"habitacionais" (cujos modelos são os guetos dos países desenvolvidos) 

dos dias de hoje, o critério também tem sido simetricamente o mesmo: 

a divisão racial do espaço (Gonzalez, 1982, p. 12). 

        

 

          A tese da autora sobre a divisão racial do espaço, oferece o fundamento histórico-social  

para a compreensão de Teresina. Ao traçar a linha direta da senzala à favela, a autora evidencia 

que o critério de exclusão para a população negra e pobre não é um fenômeno acidental, mas 

sim um projeto histórico que se manteve "simetricamente o mesmo" desde o período colonial. 

O que o Mapa 2 já comprovou como segregação espacial com a periferização das manchas 

vermelhas, tem, portanto, sua raiz na estratificação social e racial da cidade. Diante disso, a 

prova mais crucial da materialização desse racismo na produção do espaço urbano, reside no 

perfil demográfico desses assentamentos. O Gráfico a seguir, retirado do IBGE no Censo de 

2022, nos revela quem é a população que reside no território de precariedade que a história 

urbana de Teresina produziu:  

 

 

 

 

 

 

 



55 

 

Gráfico 1: Proporção da população em favelas e comunidades urbanas (%) por cor ou raça - 

Brasil e Piauí - 202 
 

 

 

 

 

 

 

 

     

 

 

Fonte: IBGE  - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística, Censo 2022 

 

O gráfico da Proporção da População Residente em Favelas por Cor ou Raça (IBGE, 

Censo, 2022), revela o dado que valida a tese de Lélia Gonzalez no contexto piauiense: a 

população que reside nesses assentamentos é, majoritariamente, negra, composta de pretos e 

pardos. Em Teresina, a capital que é o foco deste trabalho, havia 170 comunidades, de um total 

de 173 no Piauí, onde viviam 198 mil pessoas, representando 22,9% da população total. O Piauí, 

ademais, abriga a 14ª maior população em favelas e comunidades urbanas do Brasil. O volume 

desses números, por si só, demonstra a escala do rebatimento espacial. Contudo, a prova mais 

crucial para isso, reside na composição racial. A análise do IBGE (Censo 2022) revela que a 

soma das categorias Preta em 17,79% e Parda em 64,46%  no Piauí, atinge o total de 82,25% 

da população nas favelas. Em contraste, a população branca representa apenas 17,47%. Os 

dados são particularmente alarmantes quando comparados à média nacional. A proporção de 

pessoas pardas no Piauí (64,46%) é superior à observada no Brasil (56,81%), e o mesmo ocorre 

com a população preta. Isso indica que a exclusão socioespacial em Teresina não é apenas 

estrutural, mas possui um índice de racismo na produção do espaço mais agudo e concentrado 

do que a média nacional.   

         A relevância desses dados dentro da análise sobre o crescimento dos assentamentos 

informais está em revelar quem é afetado por esse processo. O predomínio de pessoas negras 

nas favelas e comunidades urbanas de Teresina indica que o avanço desses territórios não é 

fruto apenas de fatores econômicos, mas também de uma estrutura racial que define quem pode 

habitar o espaço formal e quem é relegado à informalidade. Assim, o crescimento dos 

assentamentos informais deve ser compreendido como a continuidade histórica de um projeto 



56 

 

de cidade que, desde sua fundação, exclui determinados grupos sociais e raciais do direito à 

moradia digna. O dado racial, portanto, evidencia que a urbanização teresinense não produziu 

apenas desigualdades socioeconômicas, mas também consolidou fronteiras raciais dentro da 

própria cidade. 

 

3.2 O impacto do contexto urbano nas manifestações culturais  
 

Não será, porém, bom cidadão o negro que não aceita a discriminação 

racial, o seu confinamento nas favelas, mocambos e alagados, e as 

restrições que são feitas à sua cor no mercado de trabalho e em muitas 

instituições, e procura, de uma forma ou de outra, encontrar saída para 

o impasse através da sua participação em movimentos e projetos? 

(Moura, 2021, p. 29). 
                                                                                                                         

 

 A reflexão de Clóvis Moura explicita como o espaço urbano no Brasil é construído sobre 

uma base de exclusão racial e territorial. As cidades, ao longo de seu processo histórico, foram 

se configurando como ambientes de confinamento simbólico e material da população negra, 

cujas presenças foram empurradas para as margens, que nomeia como as favelas, vilas, alagados 

e mocambos. Ele não se detém apenas na denúncia da desigualdade, mas chama atenção para a 

resposta política e criativa que emerge desses territórios: os sujeitos que, recusando o papel da 

subalternidade, buscam “encontrar saída” por meio de sua participação em movimentos e 

projetos coletivos. Esse confinamento racial, contudo, não é um acidente urbano, mas o 

resultado de uma estrutura social marcada pelo racismo, como afirma Silvio Almeida (2019), o 

racismo é uma decorrência da própria estrutura social não sendo uma patologia ou um desvio, 

mas um mecanismo que organiza a vida em sociedade. A materialização desse mecanismo no 

espaço urbano atinge diretamente os sujeitos ordinários, aqueles que, destituídos do poder de 

planejar e controlar o território, são forçados para as margens.  Para compreender a lógica que 

rege esse processo de segregação, torna-se essencial mobilizar o conceito de estratégias de 

Michel de Certeau: 

 

Chamo de estratégia o cálculo (ou a manipulação) das relações de forças 

que se torna possível a partir do momento em que um sujeito de querer 

e poder (uma empresa, um exército, uma cidade, uma instituição 

científica) pode ser isolado (1998, p. 99). 

                                                                                                        

 

         Para o autor, a estratégia é a síntese do poder, é, essencialmente, a ação do sujeito e 

instituição que possui um lugar próprio, um locus de poder, a partir do qual ele pode isolar-se 



57 

 

e calcular as relações com o exterior. A estratégia opera, portanto, pela privação: ela delimita o 

espaço onde o acesso a bens simbólicos e culturais é negado ou negligenciado, reforçando, no 

plano geográfico e cultural, a subalternidade imposta pelo racismo estrutural. O confinamento 

territorial não é apenas físico, mas, também, um mecanismo que visa impossibilitar a produção 

cultural do que ela vê como menor. Michel de Certeau também nos fornece o que ele 

exemplifica como resposta às estratégias, o que ele chamou de táticas dos sujeitos ordinários: 

 

Com respeito às estratégias (cujas figuras sucessivas abalam esse 

esquema demasiadamente formal e cujo laço com uma configuração 

histórica particular da racionalidade deveria também ser precisada), 

chamo de tática a ação calculada que é determinada pela ausência de 

um próprio. Então nenhuma delimitação de fora lhe fornece a condição 

de autonomia. A tática não tem por lugar senão o do outro (1998, p. 

100).                                                                                                  

 

Em contraste com as estratégias, que se posicionam no locus e operam nos 

macropoderes, as táticas, mobilizadas pelos sujeitos ordinários, se apropriam dos micropoderes. 

As táticas são ações que não necessitam de grandes proporções, mas se movimentam na fluidez 

simplória e calculada, quem pratica as táticas não tem um espaço de poder fixo, não controla o 

ambiente como o estrategista faz.  

           Quando o autor afirma que “a tática não tem por lugar senão o do outro”, exemplifica 

como esses sujeitos só agem onde o outro exerce o poder, aproveitando brechas, oportunidades 

e lacunas. É nessa fluidez do micropoder que a manifestação cultural emerge como a tática mais 

visível do sujeito ordinário. A cultura, neste prisma, não pode ser vista como mero passatempo 

ou lazer, mas sim como uma prática contínua de resistência e sobrevivência, a cultura periférica, 

nesse contexto, emerge como forma de reorganização simbólica e prática da vida diante da 

negação de direitos. Como observa Michel de Certeau (1998), as táticas se constituem como 

modos de ação cotidianos empregados por sujeitos que não detêm o controle do território, mas 

que produzem formas criativas de existência a partir das brechas deixadas pelas estratégias de 

poder.  

Essa dinâmica é perceptível nas periferias urbanas, onde a ausência de políticas públicas 

e equipamentos culturais não resulta em vazio social, mas na criação de alternativas coletivas 

de sociabilidade. No verso de “Homem na Estrada”, do grupo Racionais MC’s, os rappers 

afirmam que “um lugar onde só tinham como atração, o bar e o candomblé pra se tornar a 

benção”, sintetizando, dessa forma, essa realidade ao evidenciar que, mesmo diante do 

abandono institucional, a vida comunitária se reorganiza em torno de espaços simbólicos e 



58 

 

afetivos, como o bar e as religiosidades afro-brasileiras. Tais espaços funcionam como 

territórios culturais de sobrevivência, onde se preservam memórias, afetos e práticas coletivas.  

Assim, aquilo que poderia ser interpretado como carência cultural revela-se, na verdade, 

como expressão de uma cultura produzida “de baixo”, resultado de táticas de resistência que 

mantêm viva a possibilidade de pertencimento e produção cultural.Como afirma o manifesto 

citado por Celso Frederico (2013, p. 241), “a arte que liberta não pode vir da mão que 

escraviza”. Essa dinâmica é perceptível nas periferias urbanas de Teresina, onde a ausência de 

equipamentos culturais oficiais é compensada pela criação de alternativas coletivas de 

sociabilidade. As manifestações culturais, como as batalhas de rima, as danças afro-americanas 

e a organização de coletivos, são as táticas que Michel de Certeau (1998) descreve. Nesse 

processo, as manifestações culturais urbanas cumprem um papel político essencial, pois como 

afirmam Ana Luiza Carvalho da Rocha e Cornelia Eckert: 

 

Nos instiga a pensar a vida social nos grandes centros urbano-

industriais a partir da perspectiva dos desafios de configuração de uma 

comunidade política, do processo de construção de um sentido comum 

para as formas de associação (Rocha, Eckert, 2016, p.33)  

 

        Ao agir dessa forma, o sujeito ordinário não apenas ocupa o espaço, mas também "molda 

a matéria dos territórios que habita", interagindo com os elementos heterogêneos da periferia 

para transformá-los em uma obra de criação. Assim, a expressão artística de rua reconstrói a 

reivindicação de direitos sobre a cidade. 

O conceito de direito à cidade, conforme proposto por David Harvey (2012), refere-se 

à apropriação coletiva e à participação política no espaço urbano. Trata-se de um direito que 

vai além do acesso físico ao território, envolvendo a possibilidade de transformar, produzir e 

reorganizar os espaços urbanos de forma a atender às necessidades e interesses de seus 

habitantes, “é o direito de mudar a nós mesmos pela mudança da cidade.” (Harvey, 2012, p. 

74). Nas periferias, entretanto, essa apropriação é historicamente limitada pelo confinamento 

territorial, pela ausência de políticas públicas e pela presença de mecanismos de exclusão social 

e racial que restringem a participação plena dos sujeitos no espaço urbano. Nesse contexto, a 

produção cultural periférica surge como uma forma concreta de exercício do direito à cidade.  

As manifestações culturais, como batalhas de rima, saraus, slams, oficinas de dança e 

organização de coletivos, representam estratégias de ocupação de espaços que, formalmente, 

não pertencem aos sujeitos, mas que se tornam territórios de pertencimento, expressão e 

sociabilidade. No caso de Teresina, a Batalha de Rima da Cultural, oficializou um evento 



59 

 

chamando de “Batalha da Cultural no CETI Didacio Silva - Rima e Educação” (2024) esse é 

um exemplo representativo dessa apropriação:  

 

Figura 12 - Card do evento “Batalha da Cultural no CETI Didacio Silva - Rima e 

Educação”       

          

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHADA­CULTURAL. [Card do evento “Batalha da Cultural no CETI Didacio Silva – 

Rima e Educação”]. 2024. Disponível em: https://www.instagram.com/p/C-GK7ZxJ0D2/ 

. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

O evento ocorreu em uma escola de educação básica em um bairro de periferia 

teresinense, os jovens transformaram o ambiente em um local de criação, troca de saberes, 

expressão artística e formação comunitária, demonstrando como a cultura atua como ferramenta 

de resistência e reivindicação política do espaço urbano, o evento contou com a participação de 

ex-alunos que se destacaram na arte por inspiração da proposta pedagógica do ambiente escolar.  

 Outro exemplo emblemático de como as manifestações culturais nascem entrelaçadas 

com o contexto urbano, é o  “Festival Hip-Hop Salva’, realizado tradicionalmente na vila São 

Francisco, trata se de  uma iniciativa independente organizada por jovens e coletivos culturais 

da periferia que, por meio da arte, transformam os espaços públicos em territórios de 

pertencimento: 

 

 

 

 

 

 



60 

 

 

Figura 13 - Card do evento “Festival Hip-Hop Salva” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: FESTIVALHIPHOPSALVA. [Material de divulgação do evento Festival Hip Hop Salva]. 

2024. Disponível em: https://www.instagram.com/p/DAl1NLMPpdo/ . Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

O festival tem foco no público infantil da comunidade composto por crianças que não 

conseguem ter acesso aos entretenimentos típicos que crianças da área nobre da cidade tem, 

como cinema, shoppings e parques equipados. O nome “Hip-Hop Salva” já é um gesto político 

que afirma que a cultura salva vidas, corpos e memórias, essas ocupações culturais não apenas 

produzem lazer e arte, mas reconfiguram o sentido político da cidade, transformando a rua de 

uma comunidade carente como um palco representativo.  

           Na programação do ano de 2024, por exemplo, as crianças tiveram acesso a oficinas 

como de teatro e de grafitti, lecionadas por voluntários da comunidade, e uma sessão de cinema 

da série IWÁJÚ,31 que foi projetado no muro de uma casa da região. Esses gestos, embora 

simples em aparência, são carregados de significado político e cultural: demonstram a 

capacidade de autogestão e criação coletiva das periferias, que transformam as ausências do 

Estado em presença comunitária.  O festival se utiliza, dessa forma, de táticas, ao se apropriar 

das brechas da cidade, convertendo praças, ruas e quintais em palcos de criação e diálogo, 

transformando o território do outro em espaço próprio afirmando o direito de existir e criar, 

pois “em suma, a tática é a arte do fraco.” (p. 101) 

 As experiências das “Batalha da Cultural no CETI Didacio Silva - Rima e Educação” e 

do “Festival Hip-Hop Salva” evidenciam, na prática, o que David Harvey (2012) e Michel de 

 
31

Animação ambientada na Nigéria que acompanha personagens racializados. Iwájú é uma palavra iorubá que 

pode ser traduzida livremente como "futuro". A série segue a rotina e os contrastes sociais dos moradores da cidade 

de Lagos em uma Nigéria futurista. Em uma divisão entre os que têm pouco e os que têm muito, a trama acompanha 

a relação entre essas duas classes distintas. 



61 

 

Certeau (1998) propõem em suas reflexões. David Harvey entende o direito à cidade como a 

possibilidade de transformar o espaço urbano e, com isso, transformar a si mesmo, essas 

manifestações mostram como essa transformação é conduzida “de baixo”, fora das estruturas 

de poder. Os jovens que ocupam ruas, praças e escolas não reivindicam apenas acesso, eles 

produzem a cidade do próprio ponto de vista ao reinscrever nela suas experiências e vozes. A 

tática, tal como define Michel De Certeau (1998), se realiza nesses gestos cotidianos: nos 

macroatos de ocupação, nas adaptações de espaços precários em palcos de criação, nas práticas 

que convertem o território do outro em lugar próprio.  

          Nesse processo, as manifestações culturais assumem a função de quilombos simbólicos, 

conforme propõe Beatriz Nascimento (1989). Tal como os quilombos históricos representavam 

espaços de resistência e preservação da memória e da identidade negra, as batalhas, oficinas e 

festivais das periferias transformam o espaço urbano em territórios de pertencimento e luta 

simbólica. O corpo negro, em performance e ocupação, torna-se documento vivo dessa história, 

registrando experiências, memórias e estratégias de sobrevivência. Ao mesmo tempo em que 

desafiam a lógica de exclusão racial e territorial, essas práticas criam continuidade histórica e 

cultural, demonstrando que a resistência negra e a produção cultural periférica são inseparáveis 

do espaço urbano que habitam. 

 

3.3 Criação da identidade negra em classes marginalizadas 
 

A definição de inferioridade do negro pendurou mesmo depois da 

desagregacao da sociedade escravocata e da sua substituição pela 

sociedade capitalista, regida por uma ordem social competitiva (Souza, 

1983, p. 123). 
                    

 

 Como observado por Neusa Santos Souza (1983), o racismo não se limita ao período 

escravocrata, mas se atualiza nas dinâmicas do capitalismo, reproduzindo hierarquias raciais 

sob novas óticas. Quando a autora relata acerca da “definição de inferioridade do negro” ela 

conversa com uma sociedade que inferioriza, silencia e culpabiliza, corpos negros desde o 

período colonial. É nesse contexto que a identidade negra necessita passar pelo processo de 

criação e construção de uma identidade, como um movimento de resistência e afirmação, 

sobretudo, entre as classes marginalizadas, que encontram na arte, na oralidade e na cultura 

popular racializada, o caminho para ressignificar a própria existência. Assim, compreender a 

criação da identidade negra, implica reconhecer que ela emerge como resposta a um sistema 

que, mesmo transformado, conserva as marcas da hierarquização racial.  



62 

 

 A busca por uma identidade própria permeia a vida da comunidade negra desde 

primórdios, à medida que tal identidade é mutável e não uma categoria fixa e definida (Hall, 

1997). Tendo em conta que “existe uma associação entre a identidade de uma pessoa e as coisas 

que uma pessoa usa” (Hall, 2009, p. 11), tendem a mudar de acordo com as épocas vividas. O 

primeiro passo para o fortalecimento dessa identidade é romper com a visão branca e 

eurocentrada que, historicamente, instruiu o negro a partir de um olhar de submissão e 

desumanização. Durante o período colonial, essa visão reduziu o sujeito negro à condição de 

servidão, negando-lhe qualquer vestígio de humanidade e pertencimento. 

Neusa Santos Souza (1983, p. 143), sintetiza essa relação ao afirmar que “para se 

afirmar ou para se negar, o negro toma o branco como marco referencial”, essa constatação 

revela o primeiro desafio do processo de tornar-se negro: trata-se de reconstruir a própria 

imagem a partir da ruptura com o olhar do outro, reivindicando novas possibilidades de 

existência e reconhecimento social. A população negra não foi incorporada à ordem social de 

maneira cidadã, mas, simplesmente, lançada à própria sobrevivência sem acesso a políticas de 

moradia, trabalho ou educação. Essa ausência de qualquer projeto de integração social após a 

abolição, resultou na marginalização sistemática desses sujeitos, que passaram a ocupar os 

espaços mais precarizados das cidades e do mercado de trabalho.  

         Em vez de medidas reparatórias, o Estado brasileiro adotou mecanismos de controle social 

que criminalizam a existência negra, como demonstra a Lei da Vadiagem32, prevista no Código 

Penal de 1890, que permitia a prisão de indivíduos desempregados ou considerados “suspeitos” 

pela força policial, dispositivo frequentemente utilizado contra ex- escravizados. (Paulino, 

Oliveira, 2020). Dessa forma, a exclusão pós-abolicionista produziu uma continuidade do 

racismo sob outra forma: não mais pela escravidão formal, mas pela criminalização da pobreza 

e pela negação de direitos. Nesse contexto de repressão, a população negra buscou estratégias 

para preservar suas referências históricas e culturais, recorrendo a formas de adaptação e 

resistência. Como analisam Fernanda Sousa Rabelo e Maria das Graças Santos Mourão (2024), 

a manutenção de práticas culturais negras muitas vezes exigiu negociações simbólicas e 

acomodações forçadas diante da ordem dominante, especialmente em um país que impôs o 

apagamento das tradições africanas, não ocorreu apenas no plano simbólico, mas teve efeitos 

concretos na vida material da população negra. Como explica Kathryn Woodward (2000): 

 
32

 “Art.  399.  Deixar  de  exercitar profissão,  officio,  ou  qualquer mister em que ganhe a vida, não possuindo 

meios de subsistencia  e  domicilio  certo  em  que  habite;  prover  a  subsistencia  por  meio  de  occupação  

prohibida  por  lei,  ou  manifestamente offensiva da moral e dos bons costumes 

Pena – de prisão cellular por quinze a trinta dias.” (Brasil, 1890) 

 



63 

 

 

A identidade está vinculada também a condições sociais e materiais. Se 

um grupo é simbolicamente marcado como inimigo ou tabu, isso terá 

efeitos reais, porque o grupo será socialmente excluído e terá 

desvantagens materiais (p. 14) 

 

        Desse modo, a identidade negra no Brasil não pôde se afirmar de forma livre, pois foi 

sistematicamente negada e criminalizada, produzindo um processo de construção identitária 

marcado pela resistência diante do apagamento histórico e social que lhe foi imposto. Além 

disso, ao tratar da construção da identidade negra, é preciso considerar que esse processo não 

ocorre de forma homogênea. Ainda que a população negra compartilhe uma história comum de 

opressão racial, a tomada de consciência sobre essa condição varia de acordo com os diferentes 

contextos sociais. Como observa Kabengele Munanga (2015): 

 

se o processo de construção de identidade nasce a partir da tomada de 

consciência das diferenças entre ‘nós’ e ‘outros’, não creio que o grau 

dessa consciência seja idêntico entre todos os negros, considerando que 

todos vivem em contextos socioculturais diferenciados (p. 6) 

 

 

          Essa reflexão permite compreender que a identidade negra se constrói de maneira diversa 

entre os sujeitos, especialmente quando se considera as desigualdades de classe. Enquanto parte 

da população negra conseguiu algum nível de mobilidade social, grande parcela permanece 

historicamente localizada nas classes trabalhadoras empobrecidas, diretamente afetadas pela 

marginalização econômica e pela precarização das condições de vida. Assim, ao analisar a 

criação da identidade negra entre as classes marginalizadas, é necessário considerar não apenas 

a experiência do racismo, mas também os efeitos da desigualdade social, que aprofundam 

formas de exclusão e limitam o acesso a direitos básicos. 

A construção da identidade negra nas classes marginalizadas está diretamente 

relacionada à forma como o racismo estrutura a desigualdade econômica no Brasil. Como 

afirma Lélia Gonzalez (1988), a população negra foi empurrada para as posições sociais mais 

precarizadas, o que revela que, no país, raça e classe não são dimensões separadas, mas 

hierarquias que se reforçam mutuamente. Dessa forma, a experiência negra nas periferias 

urbanas é marcada não apenas pela exploração econômica, mas também pela desumanização e 

pela negação histórica de pertencimento, esse é o caso da identidade negra em classes 

marginalizadas, ou seja, moradores das margens que retomam a sua voz e histórias e se 

conduzem ao centro de sua identidade. 



64 

 

4 BATALHAS DE RIMA COMO REFLEXO DA IDENTIDADE NEGRA 

TERESINENSE 

 

Em Teresina, podemos verificar que existem muitos “grupos juvenis” 

que cultivam a música Rap. Cada grupo com seu estilo de vestir, andar, 

falar e produzir músicas. São grupos de jovens repletos de simbologias: 

cores, estilos e maneiras de ser, com especificidades próprias. Esses 

jovens pela dificuldade de acesso a atividades culturais na cidade, criam 

formas alternativas de lazer nos grupos aos quais pertencem, a exemplo 

do estilo Rap.  (Nascimento, Silva, 2012  p.3) 
            

 

 

 A citação acima traduz de maneira precisa o modo como a juventude negra e periférica 

de Teresina se apropria da cultura hip-hop para construir formas próprias de sociabilidade, 

expressão e existência. As batalhas de rima, nesse contexto, surgem como um dos principais 

espaços de visibilidade simbólica e política dessa juventude, funcionando como arenas onde se 

disputa não apenas quem vence, mas também se resgata o direito de verbalizar a própria 

identidade, problemas e virtudes com seus semelhantes. Essas batalhas acontecem em praças, 

ruas e becos de vilas e favelas de Teresina, geralmente à noite, sendo liderada pela juventude 

desses espaços.  

 Além disso, estudos sobre batalhas em outras cidades brasileiras ajudam a compreender 

como esse fenômeno também ecoa em Teresina. Pesquisas realizadas no Rio de Janeiro 

mostram que as rodas de rima costumam abordar temas muito diversos que vão do amor e 

humor à miséria, política e tensões sociais  e se reconstituem continuamente com a circulação 

de MCs. Esse caráter dinâmico, onde crianças e adultos rimam lado a lado, evidencia a 

dimensão formativa e comunitária da prática: a rima depende da interação direta, da resposta 

imediata do público e da capacidade de improvisar sobre o cotidiano. Observa-se ainda que o 

crescimento dessas batalhas tem chamado a atenção de espaços privados, como casas de show, 

que passaram a incorporá-las em suas programações devido ao grande número de jovens que 

atraem e pela legitimidade cultural que carregam. Pesquisadores apontam que isso ocorre 

justamente porque a rima tem a rua como seu lugar originário de expressão — um espaço que 

historicamente acolheu narradores, recitadores e poetas populares. Mais do que falta de 

infraestrutura, há um projeto estético por trás do uso da rua: ela é entendida como ambiente de 

autenticidade, coragem e verdade, elementos fundamentais à identidade dos MCs. (Gonçalves, 

2015). 

 Apesar de as batalhas de rima serem espaços marcados pela criatividade, pela disputa 

simbólica e pela afirmação de identidades negras periféricas, a presença das mulheres, 



65 

 

especialmente das mulheres negras, ainda é significativamente minoritária. Pesquisas recentes 

sobre batalhas de rima em cidades brasileiras demonstram que as mulheres negras vivenciam 

esse espaço de forma distinta, justamente porque sua inserção é atravessada por desigualdades 

sociais, raciais e de gênero que limitam seu acesso a determinados territórios urbanos. Estudos 

apontam que a produção do espaço pelas mulheres negras é marcada pela exclusão e pela 

invisibilidade histórica, o que faz com que os territórios por elas criados — inclusive dentro do 

Hip Hop — se tornem fundamentais para compreender suas formas de representação e 

afirmação identitária (Marques, Fonseca, 2020). 

  

4.1 As batalhas de rima em vilas e favelas: impacto e construção identitária  

 

Ao discutir as categorias de idade, Pierre Bourdieu (2003) argumenta que “juventude” 

e “velhice” não constituem dados naturais, mas construções sociais produzidas em relações de 

poder. As distinções entre jovens e velhos variam de acordo com contextos históricos e disputas 

simbólicas, o que indica que a idade social não se confunde com a idade biológica. Nesse 

sentido, a juventude deve ser compreendida menos como uma fase cronológica e mais como 

uma posição relacional dentro de estruturas sociais e culturais específicas. Essa perspectiva 

possibilita pensar as juventudes periféricas de Teresina, não como um grupo homogêneo, mas 

como coletividades que elaboram, a partir de suas próprias experiências e condições materiais, 

modos singulares de estar no mundo. 

A juventude negra e periférica, portanto, se constitui enquanto categoria social que 

tensiona a lógica dominante ao afirmar valores e linguagens próprias. Sob essa perspectiva, a 

juventude periférica teresinense se organiza a partir de um conjunto de práticas simbólicas que 

ressignificam a experiência de viver nas margens, entre elas as batalhas de rima. , pPromovidas 

em praças e espaços públicos, funcionam como arenas de produção de discursos vivos, nas 

quais jovens negros e periféricos elaboram narrativas sobre si mesmos, e sobre o território que 

habitam.  Essas práticas impactam as comunidades, ao consolidar um sentimento de 

pertencimento e coletividade, tornando visível uma identidade que se estrutura no diálogo entre 

arte, resistência e cotidiano. Dentro dessa perspectiva, o conceito de “habitus” é central para 

compreender como práticas culturais e criatórios identitárias se desenvolvem. Como o próprio 

autor afirma: 

 

Para resumir, o habitus é um produto dos condicionamentos que tende 

a reproduzir a lógica objetiva dos condicionamentos mas introduzindo 

neles uma transformação; é uma espécie de máquina transformadora 

que faz com que nós ‘reproduzamos’ as condições sociais de nossa 



66 

 

própria produção, mas de uma maneira relativamente imprevisível.    

(Bourdieu, 2003, p.105).  
                                                                                            

 

 

Segundo o autor, o “habitus” descreve um conjunto de disposições duráveis que moldam 

percepções, pensamentos e ações, formadas a partir das condições sociais em que os indivíduos 

vivem. No caso da juventude periférica, essas condições incluem desafios materiais, exclusão 

social e acesso restrito a espaços culturais, entretanto, essas limitações não determinam de 

forma mecânica as práticas juvenis, pelo contrário, os jovens transformam essas condições em 

ações criativas e expressivas.  

Essa dinâmica se manifesta de maneira concreta no bairro Mocambinho33, situado na 

zona norte de Teresina, uma área periférica populosa marcada por processos históricos de 

ocupação gradual, infraestrutura limitada e restrição de oportunidades culturais. No espaço 

urbano desse bairro, a juventude ocupa a praça principal para promover semanalmente a 

“Batalha da Profecia”, um evento que se consolidou como arena de expressão, sociabilidade e 

resistência cultural. Os organizadores da Batalha da Profecia também promovem a “Escolinha 

de Freestyle34”, que ocorre uma vez na semana e ensina crianças a rimar, desenvolver 

criatividade e oralidade, além de fortalecer autoestima e reconhecimento social: 

 

Figura 14 - Card de divulgação da Escolinha de Freestyle 

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHADAPROFECIA. [Material de divulgação de evento — perfil Batalha da Profecia]. 

2025. Disponível em: https://www.instagram.com/p/DHYv9Wmx5t1. Acesso em: 30 nov. 2025. 

A imagem divulgada pelo perfil do Instagram da “Batalha da Profecia”, ilustra de 

maneira significativa, o papel formativo desempenhado por iniciativas culturais periféricas. Ao 

ocupar o espaço público da Lagoa do Mocambinho com crianças e jovens em uma atividade 

 
33

 O Conjunto Habitacional José Francisco de Almeida Neto, mais conhecido como Mocambinho, fundado 

oficialmente no ano de 1982, foi construído em uma área que pertencia a uma antiga fazenda, de mesmo nome. 
34

 É a prática de improvisar versos e rimas. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/1982


67 

 

educativa voltada ao “freestyle”, o grupo transforma a praça em um território de aprendizado, 

sociabilidade e criação simbólica. Tal dinâmica expressa o que Pierre Bourdieu (1983), 

denomina como dimensão transformadora do habitus: disposições sociais e cognitivas que, 

embora formadas em condições materiais específicas, não se limitam à reprodução da estrutura, 

mas produzem novas práticas e significados a partir dela. Nesse contexto, a Escolinha de 

Freestyle atua como instância de socialização que permite às crianças e adolescentes 

desenvolverem competências discursivas, ampliando sua capacidade de expressão e 

reconhecimento no interior do grupo e da comunidade. 

A atividade também evidencia a emergência de processos educativos não formais, 

orientados por uma lógica comunitária e horizontal, que se aproximam da concepção freiriana 

de pedagogia dialógica, na qual a aprendizagem se dá a partir da “reflexão e ação dos homens 

sobre o mundo para transformá-lo” (Freire, 2007, p. 42) e se manifesta na “pronúncia do 

mundo” (Freire, 2007, p. 192), ou seja, na apropriação crítica da realidade pelos próprios 

sujeitos. O aprendizado ocorre pela experiência compartilhada e pela prática criativa da 

oralidade, em que ensinar e aprender se tornam atos simultâneos. O espaço da praça, nesse 

sentido, é ressignificado: deixa de ser mero local de lazer e assume função pedagógica, 

convertendo-se em território de formação cidadã e identitária.  

Esse tipo de apropriação do espaço urbano, remete às “táticas do cotidiano” descritas 

por Michel de Certeau (1998), pelas quais sujeitos subalternizados produzem usos singulares 

do território e inscrevem nele suas próprias narrativas e modos de existir. Assim, a Escolinha 

de Freestyle não se reduz a uma atividade de lazer, mas constitui um locus de resistência 

simbólica e de construção identitária. Através do improviso e da rima, as crianças aprendem a 

narrar o próprio mundo e a posicionar-se diante dele, produzindo uma forma de conhecimento 

que emerge da experiência vivida e da coletividade. A prática do rap, nesse contexto, atua como 

instrumento de emancipação cultural e social, contribuindo para a formação de um habitus que 

desafia os condicionamentos estruturais e afirma novas possibilidades de ser e pertencer na 

cidade.  

 Em uma edição especial do evento, intitulada “Aprender pra Ensinar”, a “Batalha da 

Profecia” promoveu uma competição infantil da escolinha de freestyle cujo vencedor recebeu, 

entre as premiações, uma trança nagô35: 

 
35

A trança nagô é um penteado de origem africana onde o cabelo é trançado rente ao couro cabeludo, formando 

linhas retas e geométricas “o uso das tranças pelos negros, além de carregar toda uma simbologia originada de 

uma matriz africana ressignificada no Brasil, é, também, um dos primeiros penteados usados pela criança negra e 

privilegiados pela família. Fazer as tranças, na infância, constitui um verdadeiro ritual para essa família. Elaborar 



68 

 

 

               Figura 15 -  Card de divulgação da Escolinha de Freestyle - Aprender para 

ensinar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHADAPROFECIA. [Material de divulgação de evento]. 2024. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DKXfCL3JSMQ/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

             A escolha dessa premiação não se configura apenas a partir do campo da estética, mas 

adentra o domínio dos saberes tradicionais afro-brasileiros, configurando-se como gesto 

simbólico que reafirma a ancestralidade e a resistência cultural. Essa prática carrega em si uma 

herança simbólica profunda, remetendo à transmissão de conhecimentos comunitários, à 

construção coletiva e à valorização das experiências negras. Como observa Silva (2021, p. 146): 

Os saberes africanos contidos nas técnicas dos penteados tradicionais 

traduzem esse sentido que une histórias e costumes africanos, há modos 

de saber/fazer do cotidiano familiar e comunitário afro-brasileiro, em 

especial de mulheres negras em contexto urbano e periférico. 
 

  A partir dessa perspectiva, compreende-se que os penteados tradicionais não se limitam 

à ornamentação do corpo, mas expressam memórias, pertencimentos e epistemologias negras 

que atravessam gerações. A premiação de uma trança nagô durante a “Batalha da Profecia,” 

 
tranças variadas no cabelo das filhas é uma tarefa aprendida e desenvolvida pelas mulheres negras.” (Gomes, 2003, 

p.117) 



69 

 

para as crianças, reafirma, portanto, a presença de saberes ancestrais em práticas culturais 

contemporâneas, evidenciando a continuidade de uma pedagogia afrocentrada que resiste ao 

apagamento histórico e cultural virando um aporte para a criação de identidade dessa 

comunidade. Nesse sentido, como propõe Beatriz Nascimento (1989), o corpo negro atua como 

território simbólico de resistência e reinterpretação da história, carregando em sua materialidade 

as marcas da ancestralidade e da experiência coletiva. 

 A Cirandinha dos Menor, organizada também pela Batalha da Profecia, e realizada no 

Ddia das Ccrianças, no gramado da Lagoa do Mocambinho, representa uma das expressões 

mais significativas da dimensão comunitária e solidária das batalhas de rima em Teresina, a 

seguir o material de divulgação:  

Figura 16 -  Card de divulgação evento Cirandinha dos Menor 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHADAPROFECIA. [Material de divulgação de evento]. 2024. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DPjqhehkTzu/ . Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

  Voltada ao público infantil, a iniciativa reuniu atividades como a batalha infantil da 

Escolinha de Freestyle, sorteio de cestas básicas, brincadeiras com premiações e serviços 

gratuitos de trança nagô e corte de cabelo, configurando-se como um momento de encontro 

entre cultura, lazer e valorização identitária. O nome do evento, formulado a partir do 

vocabulário popular “dos menor”, expressa a linguagem e a afetividade traduzindo a relação de 

proximidade entre os organizadores e a comunidade local. Vale ressaltar que a Cirandinha dos 

Menor, surge da comunidade para a comunidade, sem a mediação de órgãos governamentais 

ou patrocínios privados. A ausência de apoio institucional é evidenciada, por exemplo, no 

material de divulgação, que solicitam doações de alimentos, brinquedos, serviços e roupas para 

a realização do evento. Ao promover ações como a Cirandinha, os integrantes da Batalha da 

Profecia não apenas reafirmam o papel transformador das práticas culturais periféricas, mas 



70 

 

validam a tese de que as batalhas de rima atuam como instrumentos de impacto social e criação 

identitária nas vilas e favelas de Teresina.  

 De maneira semelhante, a “Batalha da Cultural,” realizada no bairro Grande Dirceu,36 

em Teresina, também se posiciona como um agente de solidariedade e construtiva comunitária, 

através de um card em uma rede social podemos analisar um evento intitulado “Batalha da 

Cultural - Beneficente”:  

 

Figura 17 -   Card de divulgação da Batalha da Cultural Beneficente 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHADACULTURAL. [Material de divulgação de evento]. 2022. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/CjAUOfcurtY/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

         Essa batalha teve um preço simbólico que foi destinado a custear o tratamento de um 

artista da comunidade O evento manteve o formato tradicional das batalhas de rima, mas 

estabeleceu um valor simbólico de inscrição, revertido integralmente para o tratamento médico 

de um artista da própria comunidade. Esse gesto reforça a dimensão ética e coletiva que 

atravessa o movimento hip-hop, no qual o cuidado mútuo e o apoio entre pares se tornam 

práticas de resistência diante da ausência de políticas públicas e da precariedade que marcam o 

cotidiano das periferias urbanas. Essas iniciativas configuram um conjunto de experiências que 

materializam o impacto social das batalhas de rima em Teresina, validando a tese de que tais 

práticas funcionam como espaços de criação identitária, reconhecimento e reciprocidade dentro 

das vilas e favelas da capital. 

 
36

 É um conjunto de bairros, popularmente conhecido como Grande Dirceu, localizado na zona Sudeste da cidade. 

Ele se desenvolveu bastante, e hoje é uma região de grande importância econômica e política, abrigando bairros 

como Dirceu I e Dirceu II. A região se tornou um centro populacional e de atividades culturais e comerciais. 

Mesmo com o desenvolvimento territorial, o bairro ainda passa por estigmas e segue sendo marginalizado, em 

2018, o bairro apareceu em levantamentos da Secretaria de Segurança como um dos que mais registraram roubos. 

Dados de 2017 do Ministério Público do Piauí indicam que a região do Grande Dirceu tem a maior concentração 

de casos de violência contra a mulher.  



71 

 

 Nesse mesmo movimento de consolidação das batalhas como espaços formativos e de 

afirmação cultural, observa-se que muitas delas incorporam dimensões pedagógicas sutis, nas 

quais o conhecimento é mobilizado como instrumento de valorização individual e coletiva. Um 

exemplo significativo pode ser encontrado na também “Batalha da Cultural”. Em uma de suas 

edições seletivas, o vencedor foi premiado com um exemplar do livro “A Arte da Guerra”, de 

Sun Tzu, gesto simbólico que amplia o sentido das batalhas para além da oralidade e serve de 

porta para conhecimentos formais. Na postagem feita pelo perfil oficial da batalha, é possível 

observar o campeão segurando o livro e uma folha de papel na qual se registram os rounds e a 

classificação final dos participantes e serve como troféu simbólico: 

 

Figura 18 - Vencedor da Batalha da Cultural em maio de 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHADACULTURAL. [Material de divulgação de evento]. 2023. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/Cdb5_RPN3fc/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

           O livro, enquanto prêmio, e a “folhinha”, enquanto registro da disputa, condensam dois 

polos do processo formativo presente nas batalhas de rima: o acesso a saberes formais e a 

construção de uma memória afetiva e coletiva. Ao integrar um texto clássico da teoria 

estratégica a um espaço de oralidade e improviso, as batalhas reconfiguram o que Pierre 

Bourdieu (1979) denomina de capital cultural, convertendo o saber já erudito em instrumento 

de afirmação identitária. A circulação desse livro, entre jovens das periferias revela a criação 

de um espaço próprio de aprendizado, no qual a leitura e a palavra coexistem como formas de 

resistência e autoformação. De modo complementar, a “folhinha” que marca os rounds até o 

vencedor, assume um valor que ultrapassa sua materialidade. Ela representa o reconhecimento 

da trajetória, o registro da luta simbólica e o testemunho da conquista em um território de 

sociabilidade, a simbologia desse objetivo se amplifica dentro do universo do hip-hop, como 



72 

 

em exemplo, um verso do Cesar Mc37 em que o artista canta: “eu juro que ainda vou tocar o 

céu, não era só mais um pedaço de papel, eu preciso voltar com a folhinha, a minha vida naquela 

folhinha, eu juro que ainda vou tocar o céu”. A letra evidencia o modo como elementos 

cotidianos, aparentemente simples, adquirem profundidade existencial e representacional, 

condensando em si o sonho, o reconhecimento e a identidade desses jovens. 

 

4.2 As batalhas de rima em vilas e favelas: narrativas locais 

 

 
Nossa escrevivência traz a experiência, a vivência de nossa condição de 

pessoa brasileira de origem africana, uma nacionalidade hifenizada, na 

qual me coloco e me pronuncio para afirmar a minha origem de povos 

africanos e celebrar a minha ancestralidade e me conectar tanto com os 

povos africanos, como com a diáspora africana (Evaristo, 2020, p. 30). 

 

                                                                                        

A afirmação de Conceição Evaristo, ilumina uma dimensão fundamental da produção 

discursiva negra no Brasil: a palavra não é apenas expressão, mas herança, memória e 

continuidade. Ao evocar uma “nacionalidade hifenizada”, ela revela que a identidade negra 

brasileira se forma nas brechas entre África e diáspora, entre o passado ancestral e a experiência 

presente. Narrar é, portanto, reafirmar-se. Escrevivência não é só o relato de uma vida, mas o 

gesto político de inscrever uma história que foi sistematicamente negada. Quando a autora 

afirma que se pronuncia para celebrar sua ancestralidade, ela reconhece que cada voz negra que 

emerge no espaço público carrega consigo uma linhagem, uma memória coletiva que resiste ao 

apagamento.  

É nesse horizonte que as batalhas de rima em Teresina devem ser compreendidas. A 

rima feita em praça pública, diante da comunidade, torna-se uma forma contemporânea de 

escrevivência oral: um modo de costurar vivência, território e ancestralidade em um só gesto, 

as narrativas produzidas nesses encontros não são neutras nem despolitizadas, elas surgem de 

corpos que historicamente tiveram sua fala interditada ou silenciada. É nesse processo que as 

batalhas assumem o papel de narrativas locais: são arquivos vivos da periferia, registros afetivos 

e políticos que reconstroem o modo como esses territórios são percebidos e experienciados. 

As batalhas de rima, portanto, não apenas produzem narrativas, mas produzem 

narradores. Para aprofundar essa dimensão, realizei uma entrevista com Marcelo Rodrigues, 

conhecido artisticamente como Dom Kush, mestre de cerimônia da “Batalha da Cultural”, no 

 
37 César Resende Lemos, mais conhecido pelo nome artístico César MC, é um rapper e compositor brasileiro 

que teve o primeiro acesso à arte através das batalhas de rap. 



73 

 

bairro Dirceu. A conversa ocorreu em um ambiente comum de Teresina, um espaço frequentado 

pela própria comunidade que participa das batalhas, o que possibilitou compreender suas 

percepções a partir do território que as produz. A escolha de Dom Kush se deu pela posição que 

ocupa dentro do evento: além de conduzir as disputas, ele atua como articulador simbólico, 

orientador dos participantes e mediador da palavra coletiva que se forma naquele espaço.  

Sua fala, portanto, não é apenas descritiva, ela expressa, de dentro, o sentido que a 

batalha adquire para os sujeitos que a constroem. A escolha do nome não é aleatória: ao adotar 

o título “Dom” que remete à soberania e ao reivindicar “Kush”, referência ao antigo Império 

africano situado no Vale do Nilo, Marcelo reconecta-se a uma linhagem de resistência negra 

que atravessa séculos. Seu nome artístico funciona como marcador identitário, mas também 

como gesto de memória ancestral, ao nomear-se dessa maneira, ele produz uma filiação 

simbólica que desafia o apagamento histórico e reescreve a sua própria presença e a prática das 

batalhas dentro de uma continuidade histórica que ultrapassa o território local, articulando a 

periferia teresinense a narrativas afro-diaspóricas mais amplas. A construção identitária nas 

batalhas de rima se torna ainda mais evidente quando observamos como esses espaços 

atravessam a infância e a adolescência nas periferias. Stuart Hall (1997) destaca que identidades 

são processos em movimento, formados na relação entre experiências vividas e práticas 

culturais e nas batalhas de Teresina, esse processo começa cedo: crianças e jovens circulam 

pela praça, observam os mais velhos, ensaiam versos e, quando encontram coragem, entram no 

círculo para testar a própria voz. É nesse ponto que a fala de Dom Kush ajuda a compreender 

como a batalha atua no cotidiano dos mais novos. Sobre a relação da rima e da autoestima da 

comunidade, ele afirmou:  

 

A batalha sempre levantou a autoestima da quebrada; todo menor de 

periferia tem vontade de entrar, mas fica ‘pô, sou tímido’, mas aí 

quando os menor entram, o moleque vem com sangue no olho pra falar 

tudo que ele tá vivendo. 

 

          Ao usar a expressão “os menor”, Dom Kush se refere diretamente às crianças e 

adolescentes da comunidade, jovens que chegam à roda carregando timidez, receio e uma 

percepção de si moldada por estigmas sociais. A batalha, porém, reabre essa imagem: ao 

atravessar o círculo, o jovem experimenta a possibilidade de ser ouvido com atenção, de 

transformar sua vivência em palavra e de ver sua fala acolhida pelos que compartilham do 

mesmo território. Esse reconhecimento se aprofunda quando esses jovens observam outros 

participantes vivendo experiências parecidas às suas. Como afirma Dom Kush, muitos olham 

para o MC da vez e pensam:  



74 

 

 

[...] ‘pô, esse cara é igual eu mano, não tem onde cair morto, tá ligado? 

mas ele tá ali falando e sendo aplaudido pela aquela parada que ele tá 

falando que acontece. 
 

           Essa identificação direta, ver alguém “igual eu” ocupando um espaço de respeito, reforça 

o sentimento de pertencimento e reorganiza a autoestima. A batalha, assim, produz um espelho 

coletivo no qual cada jovem se percebe parte de uma história comum, reconhecendo que sua 

experiência tem valor e pode ser celebrada. A análise de Muniz Sodré (1983) acerca das 

manifestações culturais negras no Brasil permite compreender a longa duração dos mecanismos 

de resistência comunitária que sustentam essas práticas, ao descrever a dinâmica dos batuques 

e reuniões que constituíram parte fundamental da vida cultural negra, o autor observa que: 

 

Como em toda a história do negro no Brasil, as reuniões e os batuques 

eram frequentes perseguições policiais ou de antipatia por parte das 

comunidades brancas, mas a resistência era hábil e solidamente 

implantada em lugares estratégicos e poucos vulneráveis. (Sodré, 1983, 

p. 14 - 15) 

                                                                                             

 

           A afirmação evidencia que as produções culturais negras, mesmo quando submetidas a 

vigilância, repressão ou deslegitimação, constituíram modos próprios de organização territorial. 

Esses espaços eram deliberadamente construídos em zonas limítrofes, em terrenos de menor 

visibilidade institucional, garantindo a continuidade da oralidade, da memória e das 

sociabilidades negras. Assim, tais práticas não se restringiam ao entretenimento: tratava-se de 

estratégias de sobrevivência simbólica e política.  

No contexto contemporâneo das batalhas de rima em Teresina, observa-se a atualização 

desse mesmo princípio, ainda que não haja, necessariamente, repressão policial sistemática às 

batalhas, há um padrão de negligência institucional, expresso na ausência de apoio 

governamental, na falta de infraestrutura e na dependência quase integral de redes comunitárias 

para a manutenção dos eventos. Essa continuidade aparece de forma contundente na fala de 

Dom Kush, ao afirmar que “a gente nunca teve apoio do governo, nunca… nunca deram uma 

caixa de som ou um microfone. Quem ajuda é as lojinhas da quebrada”. Sua observação não é 

alheia ao fenômeno: ela revela a dimensão política das batalhas como práticas que sobrevivem 

pela força da comunidade, e não por meio de políticas culturais formais.  

Essa autossustentação territorial coloca as batalhas no centro de um sistema de 

solidariedades locais, no qual pequenos comércios, vizinhos e moradores tornam-se agentes 

efetivos da existência do evento. Assim como descreve Muniz Sodré (1983), trata-se de 



75 

 

manifestações que se enraízam em espaços considerados secundários pela cidade oficial, mas 

que, para seus participantes, constituem verdadeiros núcleos de criação. É nesse cenário que 

emergem as narrativas locais, produzidas não só pela palavra rimada, mas pela própria estrutura 

comunitária que possibilita a realização da batalha.  

A aproximação feita por Dom Kush entre a batalha e tradições como o samba e o pagode 

não é fortuita, ela expressa uma leitura histórica que encontra fundamento na análise de Sodré. 

Quando o MC afirma que “a batalha de MC é a voz da favela, assim como o samba foi”, ele 

reconhece que essas práticas ocupam, em tempos distintos, a mesma função política: a de 

produzir formas comunitárias de expressão que sobrevivem apesar da ausência e, muitas vezes, 

da hostilidade das instituições formais. O que Muniz Sodré (1983) descreve como reuniões e 

batuques perseguidos, sustentados pela habilidade coletiva de resistência, reaparece nas 

batalhas como continuidade dessa lógica. A roda de rap, assim como os antigos batuques, 

instala-se em territórios considerados marginais, mas ali constrói centralidade simbólica, a fala 

de Dom Kush, portanto, não é apenas comparativa: ela identifica na batalha a herança histórica 

de uma cultura negra que sempre encontrou na oralidade, no ritmo e na presença comunitária 

modos de preservar sua existência frente ao apagamento estrutural e as batalhas atualizam essa 

tradição, constituindo-se como mais um capítulo de uma longa linhagem de práticas culturais. 

A análise das narrativas locais nas batalhas de rima encontra respaldo histórico na 

dissertação “Música Rap: Narrativa dos Jovens da Periferia de Teresina (2006)”, de Frei 

Antonio Leandro da Silva. O autor mapeia as cinco fases do Hip Hop no Brasil, que se estendem 

dos anos 1980 até o início dos anos 2000, destacando como, ao longo desse período, a 

apropriação de espaços públicos se tornou estratégica para a articulação da juventude periférica. 

Nesse contexto, o bairro Mocambinho, mais uma vez, emerge como território pioneiro e 

fundamental para a consolidação do movimento. Silva (2006, p. 168) enfatiza que “O bairro 

Mocambinho tornou-se também significativo para os jovens, porque lá surgiram as primeiras 

reuniões para se formar o movimento”.  

O Mocambinho não se limitou a abrigar encontros; tornou-se berço do Questão 

Ideológica (QI), grupo de base política e social que estruturou a militância local. Segundo Silva 

(2006, p. 171), nas reuniões iniciais, o QI discutia “a origem do Movimento Hip Hop 

Organizado do Piauí - ‘Questão Ideológica’ -, e os quatro elementos nele agregados: Breaking, 

Grafite, RAP e DJs”, além de se organizarem “para não serem mais vítimas nem da polícia e 

nem da sociedade”. Dessa forma, o grupo construiu tanto a infraestrutura ideológica quanto 

prática necessária para a continuidade e expansão do movimento na região. 



76 

 

 Historicamente, espaços públicos como a Praça Pedro II desempenharam papel 

fundamental nas primeiras reuniões e batalhas, oferecendo visibilidade e centralidade urbana 

aos jovens periféricos. Entretanto, ao longo do tempo, as batalhas passaram a se realizar dentro 

das próprias comunidades, nos bairros onde os jovens vivem, como o Mocambinho e o Dirceu, 

reforçando o sentido de territorialidade e pertencimento local. Essa mudança evidencia que, 

mais do que ocupar o centro da cidade, os eventos buscam fortalecer a identidade comunitária, 

aproximar os participantes e garantir a continuidade das narrativas de resistência e 

protagonismo juvenil. Hoje, o Mocambinho mantém viva a herança histórica do QI ao continuar 

promovendo batalhas de rimas e eventos culturais que reforçam a identidade e a voz da 

comunidade. Frente à ausência de espaço na mídia tradicional e na política cultural formal, 

essas práticas consolidam o bairro como núcleo de produção narrativa, no qual histórias de 

resistência, pertencimento e autoestima se entrelaçam. 

         Observando o percurso do Hip Hop em Teresina, percebe-se que as narrativas locais se 

manifestam de maneira contínua, da organização política e cultural do QI nos anos 1990 até as 

batalhas de rima contemporâneas realizadas dentro das comunidades. Essa continuidade 

evidencia que, apesar das transformações temporais e das novas formas de expressão, o 

movimento mantém a função central de articular territórios, consolidar identidades e preservar 

histórias coletivas. As batalhas atuais, enraizadas no cotidiano das comunidades, não apenas 

atualizam a tradição iniciada pelo QI, mas também prolongam a resistência simbólica da 

juventude periférica. 

 

4.3 Inclusão feminina e o feminismo negro nas narrativas das batalhas de rima 

 

Quando falamos que a mulher é um subproduto do homem, posto que 

foi feita da costela de Adão, de que mulher estamos falando? Fazemos 

parte de um contingente de mulheres originárias de uma cultura que não 

tem Adão. Originárias de uma cultura violada, folclorizada e 

marginalizada, tratada como coisa primitiva, coisa do diabo, esse 

também um alienígena para a nossa cultura (Carneiro, 2020, p. 02). 
                                                                                                            

            

Ao afirmar que “a mulher é um subproduto do homem, posto que foi feita da costela de 

Adão”, Sueli Carneiro, imediatamente, nos convoca a perguntar: de qual mulher essa narrativa 

fala? A autora lembra que as mulheres negras nascem de uma outra matriz simbólica, que não 

se funda na lógica patriarcal-cristã e que tampouco reconhece como natural a hierarquia de 

gênero imposta pela colonialidade. Somos filhas de culturas africanas violadas, demonizadas e 



77 

 

folclorizadas, cuja memória foi sistematicamente empurrada para a margem, essa constatação 

inaugura uma chave fundamental para compreender as presenças femininas nas batalhas de 

rima: antes de qualquer performance, existe uma disputa profunda pela possibilidade de existir, 

narrar e inscrever-se num mundo que historicamente silenciou.  

A crítica de Sueli Carneiro à ideia de uma “mulher universal” abre caminhos para 

compreender que as mulheres negras não se encaixam no modelo tradicionalista que costuma 

definir o feminino, pois provêm de outra matriz histórica e simbólica. Essa constatação encontra 

sustentação na formulação de Lélia Gonzalez (2020) sobre o conceito de “Amefricanidade”, no 

qual a autora identifica as culturas afro-diaspóricas e indígenas como pilares da experiência 

negra nas Américas. Ao fazê-lo, a autora desmonta a narrativa que reduz a identidade negra a 

um simples desdobramento da diáspora africana, evidenciando que ela é resultado de processos 

culturais contínuos, recriados no cotidiano, na linguagem, na oralidade, no ritmo, no corpo e 

nas formas de sociabilidade apesar da violência colonial que tentou sufocar essas matrizes. Essa 

perspectiva permite reconhecer que as mulheres negras não chegam às práticas culturais 

contemporâneas como figuras “de fora”, mas como herdeiras e renovadoras de tradições 

amefricanas baseadas na palavra falada, na expressão corporal e na produção coletiva de 

sentidos: 

 

Ontem como hoje, amefricanos oriundos dos mais diferentes países têm 

desempenhado um papel crucial na elaboração dessa amefricanidade 

que identifica na diáspora uma experiência histórica comum que exige 

ser devidamente conhecida e cuidadosamente pesquisada (Gonzalez. 

2020, p. 123) 
                                                                                           

Essa reflexão evidencia que a amefricanidade não é um fenômeno restrito a um período 

histórico específico, mas uma construção contínua que atravessa gerações e territórios. 

Mulheres negras, como herdeiras e renovadoras dessas matrizes culturais, desempenham papel 

central nesse processo, sua presença e atuação na cultura demonstra que a experiência da 

diáspora africana é vivida e recriada cotidianamente, reforçando identidades, transmitindo 

saberes e consolidando uma memória cultural que resiste à marginalização histórica. 

Essa segregação do ideal feminino manifestou-se em diferentes esferas da sociedade, 

inclusive nos próprios movimentos sociais. A pesquisadora Patricia Hill Collins (2021), uma 

das principais referências do feminismo negro, pontua que: 

 

Obviamente, mulheres e homens tiveram experiências diferentes na 

sociedade brasileira – não havia necessidade de advogar pela 

integridade das categorias em si. No entanto, a constituição do 

movimento de mulheres, mesmo em torno de um tema tão inequívoco 



78 

 

quanto a “mulher”, foi influenciada por outras categorias. Como as 

mulheres das classes alta e média eram vitais para o movimento 

feminista, as demandas políticas foram moldadas por um status 

marcado pela categoria de classe, não marcado ainda pela categoria de 

raça (pois a maioria era branca). (Collins, 2021, p. 19) 

                                                                                                 
 

  A observação da autora explicita uma dimensão central para compreender a 

configuração histórica do feminismo: suas pautas não emergiram de uma experiência feminina 

coletiva, mas de um recorte específico, que, ao se pensarem como protagonistas naturais do 

movimento, instituíram uma definição de “mulher” que não contemplava as vivências de raça 

e de pobreza. Assim, mesmo quando defendiam demandas legítimas, essas agendas eram 

formuladas a partir de uma posição social que não reconhecia a mulher negra como sujeito 

político. Na prática, isso significou que as desigualdades vividas por mulheres negras 

permaneceram invisíveis dentro das estruturas organizativas do feminismo hegemônico. O 

argumento de Patrícia Hill Collins, ainda evidencia que a própria noção de “mulher” já nasceu 

carregada de hierarquia racial e de seletividade. Embora muitas leituras superficiais interpretem 

o feminismo negro como um desdobramento do feminismo hegemônico, a produção teórica das 

autoras negras demonstra justamente o contrário: trata-se de um campo político e intelectual 

que nasce de uma experiência histórica própria, e não de uma reação ou derivação, nasce de um 

incômodo ao não pertencimento em movimentos sociais que buscam a igualdade:  

 

Nem o feminismo brasileiro, liderado por mulheres que eram sobretudo 

ricas e brancas, nem o movimento negro, que estava ativamente 

engajado em reivindicar uma identidade negra coletiva que identificava 

o racismo como uma força social, poderiam por si sós abordar de 

maneira adequada as questões das afro-brasileiras. (Collins, 2021, p. 

20) 

                                                                                                   
 

          As questões das mulheres negras não podem ser analisadas por uma única ótica, nem 

segmentadas entre ‘raça’ e ‘gênero’, uma vez que ambas as opressões as atravessam de maneira 

simultânea. Dessa forma, tanto o movimento negro quanto o feminismo se mostram 

insuficientes para abarcar suas experiências: “No entanto, como nenhum movimento social 

conseguiu resolver adequadamente as questões específicas das mulheres afro-brasileiras, elas 

criaram um movimento próprio” (Collins, 2021, p. 20).                                                                                                         

            As experiências dessas mulheres não podem ser separadas em ‘raça’ ou ‘gênero’, já que 

ambas as opressões as atravessam simultaneamente. Beatriz Nascimento (2021) questiona a 

forma como a história e a cultura brasileiras trataram os negros ao perguntar: “Retomando o 

problema da história do negro no Brasil: quem somos nós, pretos, humanamente? Podemos 



79 

 

aceitar que nos estudem como seres primitivos? Como expressão artística da sociedade 

brasileira?”  (p. 38).                                                                                   

             Com essas palavras, a autora denuncia a redução da população negra a meros objetos 

de estudo ou manifestações culturais exóticas, desconsiderando sua humanidade e 

subjetividade. Para Nascimento, a cultura negra não é apenas folclore ou expressão estética, 

mas um espaço de afirmação de experiências, pensamentos e modos de existir próprios. Essa 

reflexão é fundamental para compreender a presença das mulheres negras nas batalhas de rima: 

nelas, a produção cultural torna-se um ato de resistência e de afirmação identitária. Ao ocupar 

espaços de expressão artística e verbal, elas reafirmam sua humanidade, criam narrativas 

próprias e prolongam uma tradição histórica de resistência cultural que desafia narrativas que 

historicamente as marginalizaram. Ao afirmar também: 

 

Não será possível que tenhamos características próprias, não só em 

termos ‘culturais’, sociais, mas em termos humanos? Individuais? Creio 

que sim. Eu sou preta, penso e sinto assim (Nascimento, 2021, p.  38). 

 

                                                                                

             Beatriz Nascimento reforça a ideia de que a experiência da mulher negra não pode ser 

reduzida a estereótipos ou categorias externas. Ela evidencia que a população negra possui uma 

subjetividade própria, manifestada na cultura, nas relações sociais e na vida cotidiana, 

constituindo identidades singulares que desafiam a homogeneização imposta pelo racismo e 

pelo patriarcado. Para o contexto das batalhas de rima, essa reflexão é crucial: as mulheres 

negras não apenas participam de práticas culturais, mas se afirmam como criadoras ativas de 

sentidos, narrativas e expressões corporais e verbais, reconstruindo a tradição cultural afro-

brasileira de maneira contemporânea. Assim, a produção cultural feminina negra se configura 

como um espaço de autonomia e resistência, onde pensamentos, sentimentos e experiências 

próprias são reconhecidos e legitimados, subvertendo a história que tentou silenciar sua voz e 

invisibilizar sua humanidade. 

Além das matrizes históricas e simbólicas abordadas por Sueli Carneiro (2020) e Lélia 

Gonzalez (2020), é possível perceber que espaços contemporâneos, como o Hip Hop, 

funcionam como territórios de resistência e visibilidade para mulheres negras. José Carlos 

Gomes da Silva (1999) aponta que o Hip Hop não se apresenta apenas como estética, mas como 

prática social engajada, na qual a participação feminina implica romper com barreiras 

tradicionais entre o espaço privado e o público, historicamente marcadas por normas de gênero. 

Entretanto, esse ingresso não ocorre sem desafios: a hegemonia masculina do movimento, 



80 

 

barreiras familiares e a vulnerabilidade às normas sociais exigem estratégias de enfrentamento 

cotidiano (Menezes; Souza, 2011).  

No contexto do Rap, as jovens mulheres transformam experiências privadas em 

narrativas públicas, politizando questões de gênero e assumindo autoria sobre suas vozes e 

vidas, reafirmando, assim, sua presença e agência em um espaço cultural que historicamente 

marginalizou a população feminina (Matsunaga, 2008; Rose, 1994). Estudos sobre o Hip Hop 

em Teresina revelam que a participação feminina, especialmente nas vertentes do Rap e do 

Break, ainda é minoritária e marcada por barreiras estruturais, como a superproteção familiar e 

a hegemonia masculina nos grupos (Souza, 2011). Ainda assim, as jovens mulheres que 

participam do movimento demonstram resistência e afirmam suas identidades culturais, 

adaptando-se a espaços predominantemente masculinos, mas transformando-os em territórios 

de visibilidade e expressão própria, “a representatividade da mulher negra no rap tem crescido 

nos últimos anos” (Marques, Fonseca, 2020, p. 314). Em Teresina, espaços de aprendizagem, 

como a escolinha de freestyle, revelam a presença crescente da presença jovem e feminina no 

movimento: 

   Figura 19 - Crianças da Escolinha do Freestyle 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHADAPROFECIA. [Material de divulgação de evento]. 2024. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DOcY41LjcYo/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

Na foto da escolinha de freestyle, vemos nove crianças segurando papéis que remetem 

ao grafite, com os nomes dos MCs de cada uma. Apenas um menino aparece entre elas, 

mostrando a predominância feminina desde a iniciação. A imagem evidencia que o espaço é 

seguro e acolhedor, sem hierarquias ou figuras de autoridade, e que meninas já podem se inserir 

nas práticas do Hip Hop, experimentando a cultura e se preparando para ocupar espaços 

maiores, como as batalhas de rima. 



81 

 

Em 2024, Teresina viu a criação da primeira Batalha das Marias, um espaço dedicado 

exclusivamente às mulheres. Batizada com o lema ‘Elas por Elas’, a iniciativa nasceu para dar 

visibilidade às MCs locais e fortalecer a presença feminina no cenário do Hip Hop:  

 

         Figura 20 - Felicitação Dia internacional da Mulher 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHADAS­MARIAS086. [Material de divulgação de evento]. 2024. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DG8HHGwxcC0/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

A imagem digital temática do Dia das Mulheres, utilizada para divulgar o evento, remete 

a essa proposta: reforça a visibilidade das mulheres no movimento, comunica uma mensagem 

de pertencimento e celebra a criação de um espaço seguro e acolhedor para a participação 

feminina. O card do primeiro evento da batalha destaca não apenas as participantes, mas 

também os valores que orientam a iniciativa. Ele comunica visualmente a identidade do grupo, 

reforçando a ideia de que se trata de um espaço intencionalmente feminino e voltado para a 

expressão artística. Além disso, já trazia elementos que indicavam o caráter comunitário da 

batalha:  

  



82 

 

 

                                                    Figura 21 - Evento “Elas por Elas” 

 

 

             

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHASDAS­MARIAS086. [Material de divulgação de evento]. 2024. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/C4F-L8pL4YI/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

A iniciativa de arrecadação de alimentos durante o evento para mães solos exemplifica 

uma prática de “dororidade”, conceito que evidencia a solidariedade e o cuidado entre mulheres 

negras frente à invisibilidade histórica de suas experiências. Como afirma Vilma Piedade 

(2017): “A Sororidade parece não dar conta da nossa pretitude” (p. 36), reforçando que o apoio 

mútuo entre mulheres negras precisa reconhecer dimensões específicas de suas vivências e 

lutas. Nesse sentido, o espaço criado pelo evento não se configura como segregação, mas sim 

como ambiente intencionalmente acolhedor, seguro e voltado para a expressão artística 

feminina, permitindo a afirmação de identidades e a construção de vínculos de cuidado e 

colaboração, a edição especial de combate com a Batalha da Profecia reforça que o espaço 

feminino não busca exclusão ou segregação, mas sim afirmar-se em igualdade e segurança 

dentro de uma prática cultural historicamente marcada pela hegemonia masculina:                              



83 

 

 

Figura 22 - Batalha da Profecia X Batalha das Marias 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHADAPROFECIA. [Material de divulgação de evento]. 2024. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/C9-IaGbpl_D/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

Esse confronto simbólico evidencia o reconhecimento da força e autonomia das 

participantes, reforçando que o ambiente é intencionalmente acolhedor, permitindo a expressão 

plena da criatividade, técnica e narrativa das mulheres, sem abrir mão do diálogo com os demais 

grupos do Hip Hop. A inclusão feminina e a presença do feminismo negro não se restringem 

apenas ao espaço popular, mas se desdobram em outras narrativas. Um exemplo é a Professora 

Sueli Rodrigues, reconhecida como ícone inspirador para mulheres negras em Teresina. Em 

uma edição especial, a Batalha das Marias a homenageou, evidenciando o protagonismo 

feminino negro e reforçando a construção de espaços de reconhecimento e visibilidade: 

                          Figura 23 - Homenagem à Profª Sueli Rodrigues 

 

 

             

 

 

 

 

 

 

Fonte: BATALHADAS­MARIAS086. [Material de divulgação de evento]. 2024. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DKsgfjMRTHy/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 



84 

 

Essa prática reforça a preocupação com a dororidade, mostrando como a homenagem à 

professora e a edição especial da batalha se tornam um espaço de reconhecimento e valorização 

das mulheres negras. Como Vilma Piedade (2017) observa: “nesse ponto que a Dororidade se 

instaura e percorre a trajetória vivenciada por Nós, População Preta, e, aqui, em especial, Nós 

– Mulheres – Mulheres Pretas” (p. 43). A iniciativa não apenas celebra figuras inspiradoras, 

mas também cria um ambiente acolhedor, intencionalmente voltado para a expressão, 

resistência e protagonismo feminino. 

Em síntese, a análise evidencia que a inclusão feminina e a perspectiva do feminismo 

negro nas batalhas de rima em Teresina não apenas ampliam o espaço de participação das 

mulheres, mas também possibilitam a construção de narrativas próprias, fortalecendo 

identidades culturais e sociais historicamente marginalizadas. Essas práticas reafirmam a 

importância de espaços intencionalmente femininos e acolhedores, nos quais a produção 

cultural das mulheres negras se afirma como resistência, visibilidade e afirmação de agência no 

cenário local. 

 

  



85 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Este trabalho teve como pergunta norteadora compreender de que maneira as batalhas 

de rima realizadas em vilas e favelas de Teresina, entre 2022 e 2024, contribuem para a 

construção da identidade negra na cidade. A análise realizada evidencia que essas 

manifestações culturais constituem espaços centrais de afirmação identitária para a juventude 

negra periférica, ao permitir que os jovens produzam narrativas próprias, construam 

pertencimentos comunitários e fortaleçam a consciência racial, transformando a oralidade e o 

improviso em ferramentas de resistência simbólica e social. Observou-se que, em Teresina, 

existem diversos grupos juvenis que se apropriam do Rap como forma de sociabilidade e 

expressão, cada qual com seu estilo de vestir, andar, falar e produzir músicas, criando 

simbologias próprias que os diferenciam e os conectam. Esses grupos se formam em resposta 

às dificuldades de acesso a atividades culturais na cidade, produzindo formas alternativas de 

lazer e de afirmação identitária que se consolidam nas batalhas de rima, tornando a cultura Hip 

Hop um espaço privilegiado de visibilidade e pertencimento (Nascimento; Silva, 2012). No que 

se refere à emergência e expansão das batalhas de rima nos territórios periféricos teresinenses, 

verificou-se que essas atividades surgiram como estratégias de ocupação de espaços públicos e 

de afirmação da juventude negra, transformando praças, ruas e becos em arenas culturais e 

políticas. A marginalização histórica da população negra, analisada à luz de Gonzalez (1984), 

Lima (2017) e Façanha (2003), cria condições de exclusão que essas manifestações vêm 

contestar, oferecendo oportunidades de sociabilidade, aprendizado informal e produção 

simbólica. Milton Santos (1979) contribui para compreender que a cidade é produto de funções 

interdependentes, e, nesse sentido, a apropriação desses territórios pelos jovens negros 

ressignifica a experiência urbana, alterando as relações de poder e legitimando sua presença em 

espaços tradicionalmente excludentes. 

As batalhas de rima em Teresina se configuram como práticas coletivas, improvisadas 

e performativas, que abordam temáticas sociais, políticas, comunitárias e amorosas, permitindo 

aos MCs construir reputação e vínculos afetivos com o público, criando uma memória afetiva 

das rimas que fortalece sua posição nos eventos. Nesse sentido, a literatura sobre escrevivência, 

proposta por Conceição Evaristo (2020), é fundamental para compreender como experiências 

cotidianas são transformadas em narrativas politizadas que reafirmam ancestralidade, memória 

e identidade coletiva. As batalhas, além de competições artísticas, funcionam como espaços 

pedagógicos e solidários, por meio de iniciativas como a Escolinha de Freestyle, as premiações 

simbólicas, como tranças nagô, e os eventos beneficentes, configurando-se como arenas de 



86 

 

sociabilidade, aprendizagem não formal e fortalecimento do habitus juvenil, em consonância 

com Bourdieu (1983). Além disso, a pesquisa revelou que, embora os eventos sejam 

predominantemente masculinos, as mulheres negras vêm gradualmente ocupando esses 

espaços, negociando presença e legitimidade, o que evidencia desigualdades históricas de 

gênero, raça e classe, mas também o potencial de resistência. Ao se apropriarem desses 

territórios, elas afirmam pautas de equidade e ampliam a visibilidade de questões sociais 

relevantes, contribuindo para a construção de identidades coletivas e para a ampliação do 

espaço cultural urbano. Nesse processo, observa-se que as batalhas de rima não apenas 

produzem entretenimento ou competição artística, mas atuam como dispositivos de resistência 

cultural, territorialidade simbólica e afirmação identitária, permitindo que os jovens negros e 

negras transformem margens urbanas em locais de criação e pertencimento, reafirmando o 

direito de existir, narrar e intervir socialmente. 

Em síntese, as batalhas de rima realizadas em Teresina entre 2022 e 2024 respondem 

plenamente à pergunta norteadora e aos sub questionamentos deste estudo. Elas surgem como 

práticas culturais que emergem das necessidades e vivências da juventude negra periférica, 

articulando memória, ancestralidade, sociabilidade e resistência. Ao ocupar espaços públicos, 

mobilizar temáticas sociais e construir territórios simbólicos, essas manifestações fortalecem a 

consciência identitária, promovem pertencimento comunitário e consolidam a presença da 

juventude negra na cidade. Dessa forma, a identidade negra em Teresina contemporânea não se 

constrói apenas na memória histórica ou na vivência individual, mas também na palavra, no 

ritmo, na disputa e na rua, demonstrando que as batalhas de rima constituem um dos principais 

mecanismos de resistência e afirmação cultural no contexto urbano periférico da cidade. 

 

  



87 

 

REFERÊNCIAS 

ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2006. 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019. 

(Feminismos Plurais). 

ARRUZZA, C.; BHATTACHARYA, T.; FRASER, N. Feminismo para os 99%: um 

manifesto. São Paulo: Boitempo, 2019. 

BALDO, Maria Isabel. Hip Hop: cultura de resistência e reexistência a partir do 

conhecimento. 

BRASIL. Código Penal da República dos Estados Unidos do Brasil. Decreto n. 847, de 11 

de outubro de 1890. Rio de Janeiro: Colecção das Leis da República dos Estados Unidos do 

Brazil, 1890. 

BURKE, P. O que é história cultural? Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005. 

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1. Artes de fazer. Petrópolis: Vozes, 1998. 

DOS SANTOS MARQUES, Ana Carolina; FONSECA, Ricardo Lopes. A construção de 

territórios por mulheres negras por meio do hip hop: Aproximações teóricas. Geografia em 

Atos (Online), v. 1, n. 16, p. 20-44, 2020. 

EVARISTO, C. Da escrita à escrevivência. Belo Horizonte: Nandyala, 2015. 

FERRO, M. Cinema e história. São Paulo: Paz e Terra, 1977. 

GANDARA, Gercinair Silvério. Teresina: a capital sonhada do Brasil oitocentista. 

História (São Paulo), v. 30, p. 90-113, 2011. 

GONÇALVES, Rôssi Alves. Rima e a estética da resistência. Matraga-Revista do Programa 

de Pós-Graduação em Letras da UERJ, v. 22, n. 37, 2015. 

GOMES, Nilma Lino. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação, p. 75-85, 

2003. 

GOMES, Nilma Lino. Educação e identidade negra. Aletria, v. 9, p. 38-47, 2002. 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um 

olhar sobre o corpo negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, v. 29, p. 167-182, 2003. 

GONZALEZ, L. O lugar do negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1982. 

GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cárcere. v. 3. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

1999. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. São Paulo: DP&A Editora, 

2006. 



88 

 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, 

2003. 

HALL, Stuart. Representação e cultura. Rio de Janeiro: PUC-Rio, 2016. 

HARVEY, D. Cidades rebeldes: do direito à cidade à revolução urbana. São Paulo: 

Martins Fontes, 2012. 

HERSCHMANN, Micael. Espetacularização e alta visibilidade: A politização da cultura hip-

hop no Brasil contemporâneo. Comunicação, cultura e consumo: a (des) construção do 

espetáculo contemporâneo. Rio de Janeiro: EPapers, p. 153-168, 2005. 

HOBSBAWM, E.; RANGER, T. A invenção das tradições. Trad. C. C. Cavalvanti. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 2006. 

LE GOFF, J. História e memória. 2. ed. Trad. Bernardo Leitão. Campinas: UNICAMP, 

1992. 

LIMA, M. G. As vilas de Teresina e seus processos sociais. Teresina: UFPI, 2017. 

LOPES, Jahan Natanael Domingos. Estudo sobre os griots e griotes africanos: a ressalva 

da tradição na modernidade. Anais das Semanas de Geografia da Unicamp, p. 9-14, 2019. 

MORAES, J. G. V. Música e cotidiano. São Paulo: Record, 2000. 

MOURA, C. Sociologia do negro brasileiro. São Paulo: Ática, 1988. 

MOURA, Clóvis. O negro: de bom escravo a mau cidadão? Dandara Editora, 2021. 

MUNANGA, K. Negritudes: estudos e reflexões sobre a identidade negra. Salvador: 

EDUFBA, 2008. 

MUNANGA, K. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil. Petrópolis: Vozes, 1999. 

NAPOLITANO, Marcos. História e música popular: um mapa de leituras e questões. 

Revista de História, n. 157, p. 153-171, 2007. 

NASCIMENTO, Beatriz. O negro visto por ele mesmo: ensaios, entrevistas e prosa. São 

Paulo: Ubu Editora, 2021. 

PAULINO, Silvia Campos; OLIVEIRA, Rosane. Vadiagem e as novas formas de controle 

da população negra urbana pós-abolição. Direito em Movimento, v. 18, n. 1, p. 94-110, 

2020. 

PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2017. 

RACIONAIS MC’s. Homem na estrada. In: Raio X do Brasil. São Paulo: Zimbabwe 

Records, 1993. 

REDE DE OBSERVATÓRIOS DA SEGURANÇA. Pele Alvo: crônicas de dor e luta. 6. ed. 

2024. Disponível via Lei de Acesso à Informação. 

 



89 

 

SANTOS, Milton. A natureza do espaço: técnica e tempo; razão e emoção. São Paulo: 

Hucitec, 1996. 

SILVA, J. C. G. Arte e educação: experiência do movimento hip hop paulistano. In: 

ANDRADE, E. (Org.). Rap e educação, rap é educação. São Paulo: Summus, 1999. 

SILVA, Antonio Leandro da. Música rap: narrativa dos jovens da periferia de Teresina. 

2006. 

SODRÉ, Muniz. Samba, o dono do corpo. Rio de Janeiro: Mauad, 1998. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as vicissitudes da identidade do negro 

brasileiro em ascensão social. São Paulo: Schwarcz/Companhia das Letras, 2021. 

SPIVAK, G. C. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: UFMG, 2010. 

TOMÁS, Lia. Música em tempos sombrios: apontamentos sobre a estética musical no III 

Reich. Per Musi, n. 35, p. 79-99. 

TYLOR, E. A cultura primitiva. São Paulo: Itatiaia, 1975. 

WOODWARD, Kathryn. Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual. In: 

SILVA, Tomaz Tadeu da (Org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. 

Petrópolis: Vozes, 2000. 

 

 

  



90 

 

 

REFERÊNCIAS DAS FONTES PRIMÁRIAS 

 

Imagens 

 

ALMA PRETA. Notícia sobre Condenação pela Publicação da Frase. São Paulo, 27 abr. 

2022. Disponível em: https://almapreta.com.br/sessao/cotidiano/cartaz-racistas/. Acesso em: 1 

dez. 2025. 

BATALHADA­CULTURAL. [Material de divulgação de evento]. Instagram: 

Batalhadacultural, 2022. Disponível em: https://www.instagram.com/p/CjAUOfcurtY/. 

Acesso em: 30 nov. 2025. 

BATALHADA­CULTURAL. [Material de divulgação de evento]. Instagram: 

Batalhadacultural, 2023. Disponível em: https://www.instagram.com/p/Cdb5_RPN3fc/. 

Acesso em: 30 nov. 2025. 

BATALHADA­CULTURAL. [Material de divulgação de batalha de rima]. Instagram: 

BatalhadaCultural, 2024. Disponível em: https://www.instagram.com/p/C-GK7ZxJ0D2/. 

Acesso em: 3 dez. 2025. 

BATALHADA­PROFECIA. [Card de divulgação da Escolinha de Freestyle - Aprender para 

ensinar]. Instagram: Batalhadaprofecia, 2024a. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DKXfCL3JSMQ/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

BATALHADA­PROFECIA. [Card de divulgação evento Cirandinha dos Menor]. 

Instagram: Batalhadaprofecia, 2024b. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DPjqhehkTzu/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

BATALHADA­PROFECIA. [Material de divulgação de evento]. Instagram: 

Batalhadaprofecia, 2024c. Disponível em: https://www.instagram.com/p/C9-IaGbpl_D/. 

Acesso em: 30 nov. 2025. 

BATALHADA­PROFECIA. [Material de divulgação de evento]. Instagram: 

Batalhadaprofecia, 2024d. Disponível em: https://www.instagram.com/p/DOcY41LjcYo/. 

Acesso em: 30 nov. 2025. 

BATALHADA­PROFECIA. [Material de divulgação de evento — perfil Batalha da 

Profecia]. Instagram: Batalhadaprofecia, 2025. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DHYv9Wmx5t1. Acesso em: 30 nov. 2025. 

BATALHADAS­MARIAS086. [Material de divulgação de evento]. Instagram: 

Batalhadasmarias086, 2024a. Disponível em: https://www.instagram.com/p/C4F-L8pL4YI/. 

Acesso em: 30 nov. 2025. 

BATALHADAS­MARIAS086. [Material de divulgação de evento]. Instagram: 

Batalhadasmarias086, 2024b. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DG8HHGwxcC0/. Acesso em: 30 nov. 2025. 



91 

 

BATALHADAS­MARIAS086. [Material de divulgação de evento]. Instagram: 

Batalhadasmarias086, 2024c. Disponível em: 

https://www.instagram.com/p/DKsgfjMRTHy/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

BLACK CENTRAL EUROPE. Degenerate Music. Disponível em: 

https://blackcentraleurope.com/sources/1914-1945/degenerate-music/. Acesso em: 27 mar. 

2025. 

DISCOS DO BRASIL. Clube da Esquina. Disponível em: 

https://discografia.discosdobrasil.com.br/discos/clube-da-esquina. Acesso em: 25 mar. 2025. 

FOLHA DE S.PAULO. Djonga coloca fogo "nos racistas de verdade" em show; assista 

performance. São Paulo, 6 jun. 2022. Disponível em: 

https://f5.folha.uol.com.br/celebridades/2022/06/djonga-coloca-fogo-nos-racistas-de-verdade-

em-show-assista-performance.shtml. Acesso em: 1 dez. 2025. 

HALL, Stuart. Cultura e representação. Tradução por Vanda Viana. Rio de Janeiro: Ed. PUC-

Rio; Contracapa, 2016. 

MV BILL. Mv Bill no Free Jazz – show completo raríssimo 1999. [Vídeo]. 2016. 1 video 

(54 min). Publicado em 14 out. 2016. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=sOD-

RmdJ1a8. Acesso em: 30 nov. 2025. 

 

Mapas 

 

 

ATLAS DO BRASIL IMPÉRIO. Detalhe da planta inicial de Teresina: Plano Saraiva. [Mapa]. 

[S.l.]: [s.n.], 1868. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Distribuição das 

favelas e comunidades urbanas do município de Teresina - PI. Rio de Janeiro: IBGE, 2022. 

[Mapa] 

 

 

Depoimentos 

 

RODRIGUES. Marcelo. Depoimento concedido a Poliana Rufino de Sousa, Teresina 2025 


