
 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PIAUÍ 

CAMPUS POETA TORQUATO NETO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS E LETRAS (CCHL) 

LICENCIATURA PLENA EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANA LUÍZA DA SILVA CASTRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A FESTA DE COSME E DAMIÃO NA UMBANDA: TRADIÇÃO E DEVOÇÃO NA TENDA 

ESPÍRITA DE UMBANDA ESTRELA DALVA 

 

 

 

 

 

 

 

TERESINA-PI 

2025 



ANA LUÍZA DA SILVA CASTRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A FESTA DE COSME E DAMIÃO NA UMBANDA: TRADIÇÃO E DEVOÇÃO NA TENDA 

ESPÍRITA DE UMBANDA ESTRELA DALVA 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado à banca 

examinadora como requisito obrigatório para 

obtenção do título de Licenciatura Plena em História 

na Universidade Estadual do Piauí. Orientador: 

Prof. Dr. Gustavo de Andrade Durão 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERESINA-PI 

2025 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Ficha elaborada pelo Serviço de Catalogação da Biblioteca da UESPI Francisca 

Carine Farias Costa (Bibliotecário) CRB-3ª/1637 

 
C355f Castro, Ana Luíza da Silva. 

A festa de Cosme e Damião na umbanda : tradição e devoção na 

Tenda Espírita de Umbanda Estrela Dalva / Ana Luíza da Silva 

Castro. - 2025. 

46 f.: il. 

 

Monografia (graduação) - Licenciatura em História, Campus Poeta 

Torquato Neto, Universidade Estadual do Piauí, Teresina-PI, 2025. 

"Orientador: Prof. Dr. Gustavo de Andrade Durão". 

 

 

1. Umbanda. 2. Religiosidade. 3. Simbolismo. 4. Cosme e Damião. 

I. Durão, Gustavo de Andrade . II. Título. 

 
CDD 981.22 



AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente, agradeço a Deus por ter me dado força e perseverança para concluir esta 

etapa tão importante da minha vida. Agradeço imensamente à minha mãe Ana Celia e à minha 

irmã Ana Beatriz, que sempre foram meu refúgio pelo amor, apoio e incentivo constantes. 

Agradeço especialmente aos meus primos Letícya, Duda, João Guilherme, Maria, João Paulo, 

Gui, Joyce, Paulinho, Fran e mãe preta que trouxeram leveza e alegria para minha vida durante 

essa jornada, e aos demais familiares pelo carinho e suporte ao longo de toda a minha trajetória 

acadêmica. 

Aos meus amigos Francisca, Grazi, Helem e Carlos Jorge, agradeço a amizade verdadeira e 

por estarem comigo nos momentos mais desafiadores da graduação. Agradeço de maneira especial 

ao meu namorado Hitalo, que sempre me apoiou e foi meu suporte emocional, demonstrando 

paciência e companheirismo durante todo o processo. 

Registro minha gratidão aos professores e colegas de curso que contribuíram diretamente 

para minha formação, em especial ao meu orientador, professor doutor Gustavo de Andrade Durão, 

cuja dedicação e conhecimento foram fundamentais para a elaboração deste trabalho. Meu sincero 

agradecimento aos professores Ana Cristina Meneses de Sousa e Sérgio Romualdo Lima 

Brandim, que gentilmente aceitaram participar da banca avaliadora. 

Agradeço também, à Tenda Espírita de Umbanda Estrela Dalva, que abriu suas portas para 

mim e me permitiu vivenciar e observar a festa que inspirou este trabalho. Por fim, agradeço aos 

Encantados, cuja presença e inspiração foram o ponto central desta pesquisa, tornando possível a 

realização deste estudo. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho com todo o meu amor e 

gratidão à minha mãe, meu porto seguro e refúgio 

constante, cuja força e coragem sempre foram minha 

maior motivação. À minha irmã, companheira de 

alma, que sempre me apoiou e foi fundamental nessa 

jornada. E aos Erês, que me acompanham desde 

sempre, trazendo proteção, leveza e inspiração para 

seguir em frente, mesmo nos momentos mais 

desafiadores. 



RESUMO 

 

 

O trabalho A festa de Cosme e Damião na Tenda Espírita de Umbanda Estrela Dalva tem 

como intuito revelar a profundidade simbólica e espiritual da religiosidade afro-brasileira, 

na qual a partilha dos doces e oferendas representa mais do que um gesto material — é 

uma expressão de afeto, fé e resistência cultural. O alimento, nesse contexto, adquire uma 

dimensão mágica e ritual, funcionando como canal de axé e meio de comunicação entre 

o humano e o divino. A celebração, marcada pela presença dos Erês, pelas cores, cânticos 

e danças, reafirma o poder da Umbanda em unir corpo, emoção e espiritualidade, criando 

um espaço de harmonia e coletividade. Além disso, a festa atua como instrumento de 

preservação da memória afro-diaspórica, fortalecendo os vínculos sociais e a identidade 

dos fiéis. 

 

 

 

Palavras-chave: Umbanda. Cosme e Damião. Simbolismo. 



ABSTRACT 

 

The work “The celebration of Cosme and Damião at the Estrela Dalva Umbanda 

Spiritist Center reveals the symbolic and spiritual depth of Afro-Brazilian religiosity, 

in which the sharing of sweets and offerings represents more than a material gesture— 

it is an expression of affection, faith, and cultural resistance. Food, in this context, 

acquires a magical and ritual dimension, functioning as a channel of axé (spiritual 

energy) and a means of communication between the human and the divine. The 

celebration, marked by the presence of the Erês (child spirits), colors, chants, and 

dances, reaffirms the power of Umbanda to unite body, emotion, and spirituality, 

creating a space of harmony and collectivity. Furthermore, the festival acts as an 

instrument for preserving Afro-diasporic memory, strengthening social bonds and the 

identity of the faithful. 

 

 

 

Keywords: Umbanda. Cosme and Damião. Symbolism 



SUMÁRIO 

INTODUÇÃO .................................................................................................................. 9 

1. COSME E DAMIÃO E A TRADIÇÃO UMBANDISTA ....................................... 12 

1.1. A Umbanda: Fundamentos e a Diversidade Cultural ................................................ 12 

1.2. Cosme e Damião: Simbolismo e a representação do Sagrado na Umbanda ............ 20 

2. A FESTA DE COSME E DAMIÃO NA TENDA ESPÍRITA DE UMBANDA 

ESTRELA DALVA ........................................................................................................ 27 

2.1. A Tenda Espírita Estrela Dalva: História, práticas e organização religiosa ............... 28 

2.2 . A celebração de Cosme e Damião: Rituais, simbolismos e comunidade ................... 30 

2.3 O simbolismo dos doces e das oferendas na linha dos Erês ......................................... 31 

3. ANÁLISE E INTERPRETAÇÃO DOS DADOS OBSERVADOS ......................... 35 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................... 42 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................. 44 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

Figura 1 ....................................................................................................................... 27 

Figura 2 ....................................................................................................................... 29 

Figura 3 ........................................................................................................................36 



9 
 

INTRODUÇÃO 

 

As celebrações afro-brasileiras possuem um significado profundo que vai além 

da festa em si. Elas representam a resistência e a continuidade das tradições culturais, 

religiosas e sociais de um povo historicamente marginalizado, que, ao longo dos 

séculos construiu uma rica herança no Brasil, em constante diálogo com as culturas 

indígenas, europeias, e mais recentemente, com as influências globais. 

As influências dessas festividades na sociedade brasileira são amplas e 

complexas, abrangendo desde as manifestações religiosas, como o Candomblé e a 

Umbanda, até as expressões musicais e dançantes, como o samba, o maracatu e o axé. 

Esses elementos não se restringem apenas aos espaços de celebração em que surgiram, 

mas reverberam nas mais diversas áreas da vida social, artística e política do Brasil. A 

importância dessas celebrações transcende a esfera da religiosidade, tornando-se uma 

forma de resistência cultural diante das imposições coloniais e racistas que marcaram 

a história do país. 

A Umbanda constitui uma das mais significativas expressões religiosas 

brasileiras, resultante do encontro entre matrizes africanas, indígenas e católicas, 

configurando um espaço de pluralidade espiritual e cultural. Em diversos terreiros 

espalhados pelo país, a religiosidade afro-brasileira é vivenciada de forma singular, 

integrando rituais, cânticos, danças e oferendas que expressam a relação do homem 

com o sagrado. 

Segundo Diniz (1975), os terreiros de Umbanda são espaços de acolhimento e 

reorganização simbólica da vida, onde o sagrado se manifesta através das entidades e 

das práticas rituais que fortalecem os laços comunitários e espirituais. Entre as muitas 

celebrações presentes nesse universo religioso, destaca-se a festa de Cosme e Damião, 

que possui forte apelo devocional e cultural. 

Dias (2014), observa que o culto aos santos gêmeos no Brasil surgiu a partir de 

um sincretismo que relaciona os santos católicos aos ibejis do candomblé que é um 

orixá criança, duas divindades infantis que representam a infância e a pureza das 

crianças e aos erês da Umbanda que são entidades com o espírito de crianças evoluídas 

que não chegaram a encarnar, resultando em uma devoção marcada por alegria, doçura 

e partilha. Essa associação simbólica, como explica o autor, evidencia as tensões e 

aproximações entre o catolicismo popular e as religiões de matriz africana, revelando 

o modo como a fé se reinventa no contexto brasileiro (Dias, 2024). 



10 
 

A festa dedicada a Cosme e Damião amplamente difundida em diversas regiões 

do país, assume características próprias conforme o contexto social e religioso de cada 

comunidade. Nascimento (2017) descreve que, em muitas localidades, o culto 

doméstico aos santos é acompanhado por oferendas de doces, brinquedos e alimentos, 

reforçando os valores da generosidade e da solidariedade. 

De acordo com (Ortiz, 1985), o sincretismo religioso é discutido como um dos 

elementos centrais da formação cultural do Brasil, pois revela como diferentes 

tradições, tais como, indígenas, africanas e europeias, foram se combinando em um 

processo contínuo de negociação simbólica. Para o autor, o sincretismo é uma 

dinâmica marcada por relações de poder, na qual práticas religiosas subalternizadas 

reinterpretam elementos do catolicismo para garantir sua sobrevivência e legitimidade 

social. 

Nessa perspectiva o sincretismo torna-se um mecanismo de criação cultural 

que expressa tanto resistência quanto adaptação, permitindo que grupos 

marginalizados preservem seu imaginário religioso ao mesmo tempo em que 

constroem novas formas de identidade. 

Conforme enfatizam Farias e Weber (2021), a Umbanda em cidades como 

Teresina se consolidou não apenas como espaço religioso, mas também como 

manifestação cultural e resistência identitária frente às tentativas de marginalização. 

Essa perspectiva é compartilhada por Pimentel, Brito e Santana (2020), ao afirmarem 

que os estudos afro-diaspóricos revelam a relevância das práticas religiosas negras 

como instrumentos de afirmação e reconstrução histórica no Brasil contemporâneo. 

Em diálogo com essas concepções, Alencar (2023) aponta que a vivência ritual 

nas casas de santo, especialmente nas festas públicas, é marcada por um 

entrelaçamento entre o sagrado e o profano, o comunitário e o individual, o material e 

o espiritual. A dança, o canto e a oferenda formam uma “trama de remendos”, na qual 

os fiéis tecem suas identidades religiosas e culturais. 

De modo semelhante, Martins (2011) e Carvalho e Bairrão (2017) destacam 

que a Umbanda, em sua diversidade de linhas e fundamentos, estrutura-se a partir de 

princípios de equilíbrio e troca energética entre humanos e entidades espirituais, tendo 

nos rituais coletivos momentos de grande expressão simbólica. 

Assim, estudar a festa de Cosme e Damião na Tenda Espírita de Umbanda 

Estrela Dalva é compreender como a religiosidade afro-brasileira se materializa em 

práticas que unem fé, cultura e solidariedade. Como observa Bártolo (2018), a devoção 



11 
 

a esses santos ultrapassa o campo do sagrado, tornando-se também um “enredo de 

cidade”, um fenômeno que permeia a vida cotidiana, a sociabilidade e a identidade das 

comunidades que o celebram. 

Desse modo, a análise da festa na Tenda Estrela Dalva possibilita refletir sobre 

o papel da Umbanda na preservação das tradições e na construção de sentidos 

espirituais que fortalecem os vínculos coletivos e afirmam a presença viva da cultura 

afro-brasileira no país. 

Nesse contexto, a pesquisa busca responder a seguinte questão: Como se 

manifesta a tradição e a devoção a Cosme e Damião na Tenda Espírita de Umbanda 

Estrela Dalva e de que maneira essa celebração produz significados religiosos, 

identitários e comunitários para seus participantes? 

Com o objetivo de compreender essas dinâmicas, este trabalho tem como 

objetivo geral analisar a festa de Cosme e Damião na Tenda Espírita de Umbanda 

Estrela Dalva, identificando suas práticas, simbolismo e sentidos atribuídos à tradição. 

Para isso foram definidos como objetivos específicos, descrever como ocorre a 

celebração no terreiro, investigar os elementos simbólicos, rituais e materiais presentes 

na festa; compreender o significado da devoção à Cosme Damião no contexto da 

umbanda e analisar como essa celebração contribui para a construção da identidade 

religiosa no grupo. 

Metodologicamente, trata-se de uma pesquisa qualitativa fundamentada em 

abordagem etnográfica e descritiva, utilizando como procedimentos a observação 

direta da festa de Costa Damião na Tenda espírita de Umbanda Estrela Dalva e a 

revisão bibliográfica. 



12 
 

 

 

CAPÍTULO 1: COSME E DAMIÃO E A TRADIÇÃO UMBANDISTA 

O capítulo 1 deste trabalho dedica-se a explorar a presença significativa de Cosme 

e Damião na tradição umbandista, fundamentando-se em estudos de autores como Edson 

Diniz, Renato Ortiz, Giovani Martins, Lucas Bártolo, Bruno F. Rohde e Julio Dias. A 

discussão destaca a complexidade e diversidade cultural da Umbanda, evidenciando sua 

capacidade de acolher múltiplas influências e práticas religiosas. Além disso, aborda-se o 

simbolismo e a representação do sagrado em Cosme e Damião dentro da Umbanda, 

revelando as conexões sincréticas entre o catolicismo e as religiões afro-brasileiras, e 

como essas relações contribuem para a construção da identidade e da religiosidade dos 

praticantes. 

 

1.1 - A Umbanda: Fundamentos e a Diversidade Cultural 

A umbanda é uma religião genuinamente brasileira que se consolidou 

formalmente no início do século XX, mas cujas raízes remontam a processos históricos 

e culturais mais antigos e complexos. ela surge num contexto marcado pela pluralidade 

étnica e cultural do Brasil, fruto do encontro entre povos indígenas, africanos e 

europeus que trouxeram consigo suas próprias cosmovisões, práticas espirituais e 

formas e religiosidade. essa diversidade é um dos elementos centrais para compreender 

a originalidade e riqueza da Umbanda. 

Segundo (Rohde, 2010), a Umbanda é um fenômeno religioso que expressa a 

complexidade do Brasil, resultado da interação entre elementos africanos, indígenas, 

europeus e espirituais de seus praticantes. Essa definição destaca que a Umbanda não 

é um fenômeno isolado, mas um processo vivo e dinâmico que reflete as 

transformações e os desafios da sociedade brasileira. 

A Umbanda é, antes de tudo, uma manifestação do encontro entre as culturas 

e religiões africanas, indígenas e europeias no solo brasileiro. Sua 

constituição é resultado de um processo histórico de sincretismos, 

reinvenções e resistências culturais que marcam profundamente a 

religiosidade popular do país. (Rohde, 2010, p. 37). 

Segundo (Riet, 2025), a fundação do primeiro terreiro de Umbanda, por Zélio 

Fernandino de Moraes, em 1908, no Rio de Janeiro, é frequentemente apontada como 

o marco formal da religião. No entanto, essa institucionalização não significa que a 

Umbanda tenha surgido de forma abrupta ou isolada. Pelo contrário, ela representa a 



13 
 

organização e sistematização de práticas espirituais, mediúnicas e rituais que já 

circulavam há décadas em diferentes comunidades. 

Jorge (2013, p. 154) ressalta que a Umbanda é uma religião em constante 

movimento, que articula práticas e saberes diversos, configurando uma cosmovisão 

plural e dinâmica. Essa pluralidade interna é fundamental para entender a Umbanda 

como uma religião que não se apresenta como homogénea, mas como um campo 

religioso segmentado e multifacetado, capaz de dialogar com diferentes públicos e 

contextos sociais. 

Essa característica plural e dinâmica permite que a Umbanda responda às 

necessidades espirituais e sociais de seus adeptos, oferecendo um espaço de 

acolhimento, cura e transformação que se adapta às particularidades regionais e 

culturais do Brasil. A Umbanda, enquanto religião genuinamente brasileira, emerge 

em um contexto de profunda diversidade cultural e espiritual, consolidando-se como 

uma das expressões religiosas mais significativas do país. 

Fundada no início do século XX, a Umbanda apresenta uma estrutura teológica 

própria, que valoriza o culto a entidades espirituais e a prática mediúnica, 

configurando-se como um sistema religioso plural e dinâmico. Segundo Pierre Verger, 

em Os Orixás, “a Umbanda expressa a busca do homem brasileiro por um contato 

direto com o mundo espiritual, por meio de rituais e práticas que combinam fé, magia 

e cura” (VERGER, 1995, p.115). 

Essa concepção indica a importância do elemento experiencial e comunitário 

na religião, aspectos que atravessam toda a sua prática. Do ponto de vista teórico, 

(Ortiz, 1985) destaca que a Umbanda funciona como uma manifestação cultural que 

articula diferentes formas de religiosidade, incorporando valores éticos e sociais que 

dialogam com a realidade cotidiana dos seus praticantes. 

Para Ortiz, “a religiosidade umbandista é uma forma de expressão cultural que 

se consolida na tensão entre tradição e inovação, entre o individual e o coletivo, 

promovendo a inclusão social e a construção de identidades” (ORTIZ, 1994, p. 92). 

Essa dinâmica contribui para a diversidade interna da Umbanda, onde diferentes 

terreiros podem apresentar práticas, doutrinas e símbolos próprios, refletindo as 

particularidades regionais e sociais. 

A religiosidade umbandista é uma forma de expressão cultural que se 

consolida na tensão entre tradição e inovação, entre o individual e o coletivo, 

promovendo a inclusão social e a construção de identidades. Ela se estrutura 

como um espaço simbólico de resistência e reinvenção cultural. (Ortiz, 1994, 

p. 92). 



14 
 

 

A Umbanda se estrutura em torno de uma teologia monoteísta, que acredita em 

um Deus supremo, chamado Olorum, Zambi ou Oxalá, que é a fonte de toda a criação 

e energia vital. Esse Deus é transcendente e imanente, criador e sustentador do 

universo, mas não é objeto de culto direto na religião. Em vez disso, a Umbanda cultua 

os Orixás, que são manifestações dessa energia divina, representando forças da 

natureza, aspectos da vida humana e linhas espirituais que auxiliam na evolução do ser 

humano. 

Vieira (2016, p. 22) explica que na Umbanda os Orixás não são deuses no 

sentido clássico, mas forças da natureza e arquétipos que auxiliam o ser humano em 

sua evolução espiritual. Essa concepção permite que a Umbanda integre uma 

multiplicidade de entidades espirituais, manifestadas em diferentes linhas e falanges, 

como Caboclos, Pretos Velhos, Boiadeiros e Erês, cada uma com suas características, 

histórias e funções específicas. 

A comunicação com os espíritos desencarnados é uma prática central na 

Umbanda, realizada por meio da mediunidade dos seus adeptos. Durante as giras, os 

médiuns incorporam essas entidades para transmitir ensinamentos, realizar curas e 

orientar os fiéis. Negrão (1994, p. 115) afirma que a prática mediúnica na Umbanda é 

um instrumento de transformação social e espiritual, pois permite o diálogo entre os 

mundos material e espiritual, promovendo a caridade e a solidariedade. Essa prática é 

o que torna a Umbanda uma religião viva, dinâmica e profundamente conectada com 

as necessidades concretas das pessoas. 

Os terreiros de Umbanda são espaços sagrados onde ocorrem as giras, rituais 

mediúnicos que envolvem cânticos, danças, oferendas, passes energéticos e 

incorporações espirituais. Cada terreiro pode apresentar variações em sua organização, 

hierarquia e liturgia, mas mantém os princípios básicos da religião. Durante as giras, 

que segundo (SILVA, 2015), são expressões usadas pelos praticantes de Umbanda 

para designar festa, os médiuns incorporam as entidades espirituais, que se manifestam 

para orientar, curar e aconselhar os fiéis. A música, os pontos cantados e os 

instrumentos (como atabaques e agogôs) são elementos essenciais para a criação do 

ambiente propício à comunicação espiritual. 

Negrão (1994, p. 117) observa que os terreiros são espaços comunitários de 

acolhimento e transformação, onde a espiritualidade se manifesta de forma concreta e 

prática, promovendo o bem-estar físico, emocional e espiritual dos participantes. Além 



15 
 

das giras, os terreiros realizam festas e celebrações dedicadas aos Orixás e às entidades 

espirituais, como a festa de Cosme e Damião, que reforçam os laços comunitários e a 

vivência dos valores espirituais. 

 
A prática mediúnica na Umbanda é um instrumento de transformação social 

e espiritual, pois permite o diálogo entre os mundos material e espiritual, 

promovendo a caridade e a solidariedade.” “(...) os terreiros são espaços 

comunitários de acolhimento e transformação, onde a espiritualidade se 

manifesta de forma concreta e prática, promovendo o bem-estar físico, 

emocional e espiritual dos participantes. (Negrão,1994, p. 115–117). 

 

As entidades espirituais ocupam lugar central na cosmologia umbandista. Elas 

são vistas como guias e protetores que atuam no plano espiritual para auxiliar os fiéis 

em suas demandas terrenas. Conforme (Rivas Neto, 2015), “as entidades são 

arquétipos que traduzem experiências humanas e históricas, funcionando como 

mediadores entre o mundo físico e o espiritual” (p.81). 

Entre as principais categorias de entidades, destacam-se os pretos velhos, que 

simbolizam a sabedoria, a humildade e a paciência; os caboclos, representantes da 

força e da conexão com a natureza; e os erês, que trazem a pureza e a renovação 

espiritual. A prática mediúnica é um elemento constitutivo da Umbanda, por meio da 

qual os médiuns incorporam as entidades espirituais e possibilitam a comunicação 

entre os planos material e imaterial. 

Scárabelo (2020) afirma que “as sessões mediúnicas são espaços de cura e 

transformação, onde se estabelecem vínculos de solidariedade e apoio entre os 

participantes, fortalecendo a comunidade” (p. 160). Os rituais envolvem cânticos, 

danças, defumações e oferendas, todos voltados para a harmonização dos ambientes e 

a promoção do equilíbrio espiritual dos presentes. 

Rohde (2010, p. 45) destaca que a caridade é a lei maior da Umbanda, que se 

traduz em ações de auxílio material, emocional e espiritual, promovendo a cura e a 

transformação social. Essa dimensão ética é reforçada pela ausência de imposições 

dogmáticas ou obrigatoriedades formais, o que torna a Umbanda uma religião 

inclusiva e aberta. Os terreiros umbandistas funcionam como espaços comunitários de 

acolhimento, onde a diversidade é respeitada e a espiritualidade é vivenciada de forma 

prática e cotidiana. 

A caridade, portanto, não é apenas uma virtude abstrata, mas uma prática 

cotidiana que envolve o cuidado com o próximo, a solidariedade e a promoção do bem- 

estar coletivo. Essa prática é o que dá sentido e vitalidade à Umbanda, conectando o 



16 
 

espiritual ao social. A diversidade religiosa na Umbanda também se manifesta em sua 

capacidade de acolher pessoas de diferentes origens sociais, raciais e culturais. 

Essa inclusividade se reflete na composição dos terreiros, que se constituem 

como espaços democráticos e de resistência frente às discriminações e preconceitos 

que ainda permeiam a sociedade brasileira. 

A Umbanda promove um ambiente de tolerância e respeito, onde a diferença 

é reconhecida como uma riqueza espiritual e cultural. Essa característica 

inclusiva é especialmente relevante em um país como o Brasil, marcado por 

desigualdades e exclusões históricas, onde a religião se torna também um 

espaço de acolhimento e resistência. (SCÁRABELO, 2020, P.165). 

 

Além disso, a Umbanda exerce um papel social importante, atuando como 

agente de inclusão e transformação nas comunidades onde está presente. Os terreiros 

frequentemente desenvolvem ações sociais, promovendo apoio material, emocional e 

espiritual para pessoas em situação de vulnerabilidade. Essa dimensão social reforça o 

caráter comunitário da religião, que busca não apenas a elevação espiritual dos seus 

fiéis, mas também a melhoria das condições de vida. 

A pluralidade interna da Umbanda, portanto, não se limita às suas práticas e 

rituais, mas também abarca as múltiplas formas de expressão religiosa que se 

manifestam em diferentes contextos regionais e sociais. Essa diversidade contribui 

para a vitalidade e a resiliência da religião, que permanece relevante para milhões de 

brasileiros. 

Por fim, a Umbanda pode ser compreendida como uma religião em constante 

transformação, que dialoga com as mudanças sociais e culturais do Brasil 

contemporâneo, mantendo-se como um espaço de fé, identidade e resistência para seus 

praticantes. A história da Umbanda está intrinsecamente ligada às transformações 

sociais que marcaram o Brasil no início do século XX. 

O contexto de urbanização acelerada, a migração interna e as tensões geradas 

pela abolição da escravatura criaram um ambiente propício para o surgimento de novas 

expressões religiosas que respondessem às demandas espirituais e sociais dos grupos 

marginalizados. Conforme destaca (Verger, 1995), “a Umbanda nasce da necessidade 

de um povo que busca no sagrado uma resposta para o sofrimento, a injustiça e a busca 

por equilíbrio em meio a mudanças rápidas e profundas” (p. 120). 

Essa emergência é marcada por uma profunda ligação com as práticas 

populares e a cultura oral, que garantem a transmissão de saberes e rituais. A dimensão 

ética e moral da Umbanda é outro aspecto que merece destaque na análise de seus 



17 
 

fundamentos. Segundo Ortiz (1994), “a religião umbandista enfatiza valores como a 

caridade, a fraternidade e o respeito ao próximo, incorporando uma ética prática que 

se manifesta tanto nas relações sociais quanto nas práticas espirituais” (p. 96). 

Essa ênfase na prática da caridade, material e espiritual, é visível nas ações 

comunitárias desenvolvidas pelos terreiros, que muitas vezes oferecem atendimento 

social, auxílio psicológico e apoio aos mais necessitados. A religião, assim, transcende 

a dimensão puramente ritualística, assumindo um papel ativo na transformação social. 

As sessões de culto umbandistas são marcadas por uma estrutura ritualística que visa 

estabelecer uma conexão harmoniosa entre os participantes e as entidades espirituais. 

(RIVAS NETO, 2015, p.90) observa que “a liturgia umbandista combina 

música, dança, preces e oferendas, que funcionam como elementos simbólicos capazes 

de criar uma atmosfera propícia para a manifestação espiritual”. Os cânticos e toques 

de atabaques, por exemplo, são instrumentos rituais que possuem um papel 

fundamental na indução dos estados mediúnicos e na comunicação entre os mundos 

visível e invisível. Essa dimensão musical e corporal é essencial para a experiência 

religiosa e para a coesão da comunidade. 

Além disso, a pluralidade das entidades espirituais permite à Umbanda atender 

a uma ampla gama de necessidades e demandas dos seus fiéis. A diversidade das 

entidades é uma expressão concreta da capacidade da religião de dialogar com 

diferentes aspectos da existência humana, desde questões emocionais e materiais até 

dilemas existenciais e espirituais. Scárabelo (2020) enfatiza que “a variedade de guias 

espirituais — entidades de elevada sabedoria e evolução espiritual que atuam como 

intermediários entre o plano espiritual e o mundo material — na Umbanda representa 

a complexidade da vida humana e a necessidade de múltiplas formas de apoio e 

orientação” (p. 172). 

Outro ponto importante é a construção identitária que a Umbanda possibilita 

aos seus praticantes, especialmente para grupos que historicamente sofreram 

marginalização. A religião oferece um espaço onde a identidade afro-brasileira pode 

ser afirmada e valorizada, em um contexto de resistência cultural e social. Como 

observa Ortiz (1994), “a Umbanda é um espaço simbólico de reconhecimento e 

valorização da herança africana, que contribui para a reconstrução das narrativas 

identitárias no Brasil” (p. 99). 

Essa dimensão simbólica é fundamental para compreender a importância da 

religião para a autoestima e o empoderamento de seus seguidores. Ainda que a 



18 
 

Umbanda apresente uma diversidade interna considerável, existe uma unidade em seus 

princípios e valores centrais que garante a coesão da religião enquanto sistema. Essa 

unidade é construída a partir do respeito às entidades, da prática da caridade, do cultivo 

da fé e do compromisso com a transformação pessoal e social. 

(RIVAS NETO, 2015) sintetiza essa ideia ao afirmar que “a coesão da 

Umbanda reside na articulação de seus elementos simbólicos e rituais em torno de uma 

ética de cuidado e solidariedade” (p. 95). 

A Umbanda propõe uma visão integrada do ser humano, considerando as 

dimensões material, espiritual e social na busca pelo equilíbrio. Trata-se de 

uma proposta religiosa que não se limita à salvação individual, mas que 

compreende a cura e a transformação como processos coletivos e 

interdependentes. (Neto, 2015, p.108). 

 

Em síntese, os fundamentos da Umbanda são multifacetados, envolvendo uma 

combinação complexa de elementos espirituais, sociais e culturais que refletem a 

diversidade de cada terreiro. A religião se apresenta como um espaço dinâmico, aberto 

à transformação e à inclusão, capaz de dialogar com as necessidades espirituais e 

sociais de seus fiéis. 

A pluralidade interna da Umbanda revela-se em seus múltiplos ritos, entidades 

e práticas que, embora variem regionalmente, compartilham um núcleo comum de 

valores e símbolos. Essa diversidade configura-se não como um fator de fragmentação, 

mas sim como um elemento de riqueza e vitalidade para a religião. Segundo (RIVAS 

NETO, 2015, p.102), “a variação dos rituais e cultos dentro da Umbanda reflete a 

adaptabilidade da religião aos contextos locais, possibilitando a permanência e o 

fortalecimento de seus princípios em diferentes realidades sociais”. 

Essa flexibilidade ritual e doutrinária permite que terreiros em diferentes 

estados brasileiros desenvolvam expressões próprias, respeitando as tradições locais e 

as necessidades da comunidade. Além disso, a Umbanda exerce uma função 

importante na construção da identidade afro-brasileira. Em um cenário social marcado 

por preconceitos e exclusão, a religião oferece um espaço simbólico e social de 

afirmação étnica e cultural. 

Para Ortiz (1994), “a prática religiosa umbandista constitui um instrumento de 

ressignificação identitária, no qual os praticantes encontram reconhecimento e 

valorização de suas raízes africanas e brasileiras” (p.110). Essa dimensão identitária é 

especialmente relevante para a população negra, que encontra na Umbanda um meio 

de preservar tradições ancestrais e combater o racismo estrutural. 



19 
 

O papel social da Umbanda transcende o âmbito religioso, inserindo-se como 

uma força ativa na promoção da inclusão e da justiça social. Terreiros frequentemente 

desempenham atividades de assistência social, como a oferta de alimentos, 

atendimento psicológico e ações educativas 

Os terreiros de umbanda foram, e muitos ainda são, mais do que um lugar para 

se cultuar orixás. Apesar de toda a dinâmica e alterações que os cultos sofreram 

nos últimos anos, não é possível negar que os terreiros ainda sejam espaços em 

que trabalhadores, além de praticar alguma religiosidade, buscam tratamento 

para o corpo, alma e mente, recorrem a assistência financeira, material. É ali 

que muitos consultam preto-velhos e caboclos, querendo respostas para 

tratamento da saúde do filho, com a bendição, água fluidificada, ervas e a 

prece. Mães lotam os terreiros, com filhos doentes no colo, buscando entre as 

entidades alguma resposta para os problemas do lar, da vida, dos filhos. 

Respostas que não encontraram em outros lugares. (LOPES 2011, p. 1) 

Esses serviços fortalecem a coesão comunitária e refletem a prática da 

caridade, valor central na doutrina umbandista. (Verger, 1995, p.135) ressalta que “a 

caridade é a essência da Umbanda, traduzida em gestos concretos de auxílio ao 

próximo, independentemente de sua origem ou condição social”. 

A relação entre espiritualidade e cura também ocupa lugar de destaque na 

Umbanda. As sessões mediúnicas, por meio da incorporação das entidades, são 

espaços nos quais os participantes buscam não apenas o conforto espiritual, mas 

também a cura física e emocional. Conforme Rivas Neto (2015), “a Umbanda propõe 

uma visão integrada do ser humano, considerando as dimensões material, espiritual e 

social na busca pelo equilíbrio” (p. 108). Essa concepção holística fundamenta muitos 

dos rituais e práticas, que incluem a utilização de ervas, defumações e oferendas, além 

da transmissão de mensagens e orientações espirituais. 

Outro aspecto que merece atenção é o papel das mulheres na Umbanda, que 

tradicionalmente ocupam posições de liderança e mediação espiritual. A participação 

feminina na religião representa uma importante dimensão de empoderamento, 

contrastando com outras religiões onde as mulheres têm papéis mais restritos. 

(Scárabelo, 2020, p.178) observa que “a presença e protagonismo das mulheres nos 

terreiros reforçam a natureza inclusiva e democrática da Umbanda, ampliando as 

possibilidades de representação e liderança”. 

Em suma, a Umbanda se configura como um fenômeno religioso 

multifacetado, que articula elementos culturais, sociais e espirituais em uma proposta 

religiosa profundamente enraizada no contexto brasileiro. Sua diversidade capacidade 

de adaptação e compromisso social fazem dela uma religião vital para a compreensão 

da religiosidade contemporânea e dos processos identitários no Brasil. 



20 
 

 

 

1.2 – Cosme e Damião: Simbolismo e a representação do Sagrado na Umbanda 

 

 

(DIAS, 2014), o culto aos santos gêmeos Cosme e Damião tem suas raízes na tradição 

cristã, oriunda do contexto do Império Romano, onde eram venerados como mártires e 

médicos que dedicavam sua vida ao cuidado dos doentes. Esse culto ganhou 

expressividade no Brasil a partir da sincretização com elementos das culturas africanas e 

indígenas, tornando-se particularmente forte nas religiões afro-brasileiras, como a 

Umbanda e o Candomblé. 

No ambiente popular, os santos são celebrados como protetores das crianças e dos 

pobres, refletindo uma religiosidade que mistura fé cristã, práticas medicinais tradicionais 

e rituais festivos que reforçam laços comunitários e identitários em contextos de 

resistência cultural. Essa abordagem demonstra a complexidade da formação religiosa 

brasileira, que se consolidou a partir da combinação de múltiplas heranças culturais com 

a religiosidade local, tornando o culto a Cosme e Damião um símbolo de fé, proteção e 

solidariedade social. 

Cosme e Damião são figuras centrais dentro da Umbanda, representando mais 

do que simples santos ou entidades espirituais: eles simbolizam uma dimensão 

profunda do sagrado que articula a religiosidade popular, a ancestralidade e os valores 

comunitários. 

Tradicionalmente conhecidos como gêmeos, esses santos têm sua história 

ligada a uma narrativa de cura, caridade e proteção, o que confere a eles um papel 

fundamental dentro dos terreiros e das celebrações religiosas. Pierre Verger, em sua 

obra clássica Os Orixás (1995), destaca que Cosme e Damião representam a dualidade 

e a harmonia, simbolizando a complementaridade entre o corpo e o espírito, entre o 

visível e o invisível. 

“Eles são mediadores entre o mundo terreno e o espiritual, e sua devoção 

manifesta a busca humana pela saúde, proteção e equilíbrio” (VERGER, 1995, p. 210). 

Essa mediação é fundamental para entender como a Umbanda constrói seus vínculos 

simbólicos com o sagrado. 

A Umbanda expressa a busca do homem brasileiro por um contato direto com 

o mundo espiritual, por meio de rituais e práticas que combinam fé, magia e 

cura. Sua prática evidencia o valor da experiência pessoal na comunicação 



21 
 

com o sagrado, reforçando os laços comunitários e espirituais (VERGER, 

1995, p. 115). 

 

No universo umbandista, as entidades espirituais conhecidas como Erês 

representam a energia da infância, da inocência e da pureza espiritual. Cosme e 

Damião são os Erês mais cultuados, simbolizando a alegria, a leveza e a proteção. 

Vieira (2016, p. 35) explica que os Erês são espíritos infantis que se manifestam com 

uma energia vibrante e brincalhona, trazendo conforto, cura e esperança aos fiéis. 

Eles representam a dimensão afetiva do sagrado, aproximando o espiritual do 

cotidiano das pessoas por meio da figura da criança. Essas entidades simbolizam 

valores fundamentais como o amor incondicional, a caridade e a proteção, 

especialmente das crianças e das famílias. A presença dos Erês reforça a ideia de que 

o sagrado pode ser acessado de forma simples, alegre e próxima. 

No âmbito da Umbanda, Cosme e Damião são geralmente associados aos 

Ibejis, entidades gêmeas da tradição iorubá que representam a inocência, a alegria e a 

proteção infantil. Essa conexão traz um significado específico: a proteção das crianças, 

a pureza e a renovação constante da vida espiritual. Renato Ortiz, em Cultura 

Brasileira, observa que “a figura dos santos gêmeos articula aspectos da cultura 

popular e da ancestralidade africana, sendo um símbolo da continuidade e da 

renovação da vida dentro das comunidades religiosas” (Ortiz, 1994, p. 154). 

Cosme e Damião, santos gêmeos venerados na Umbanda, representam uma 

convergência simbólica entre a inocência, a proteção e a energia vital que sustenta a 

comunidade religiosa. Essa convergência pode ser vista tanto nas narrativas orais 

quanto nas práticas rituais que envolvem essas entidades, que são reconhecidas como 

guardiões da infância e portadores de bênçãos. A centralidade da infância na 

simbologia desses santos remete a um ideal de purezaespiritual e de renovação 

constante, que fortalece o sentido coletivo e a esperança nas comunidades umbandistas. 

A celebração dedicada a Cosme e Damião, que ocorre anualmente em 27 de 

setembro, transcende o simples ato de festejar santos e se configura como um ritual 

coletivo que reafirma a identidade e os valores comunitários presentes na Umbanda. 

Como destaca Scárabelo (2020), “a festa é uma manifestação concreta da 

espiritualidade que integra fé, cultura e ação social, sendo um momento privilegiado 

para a reafirmação dos laços comunitários e da solidariedade” (p. 230). 

Essa festa, marcada pela entrega de doces e brinquedos às crianças, representa 



22 
 

uma simbologia que valoriza o cuidado com os mais vulneráveis e a esperança na 

continuidade da vida. O ato de distribuir doces e brinquedos, aparentemente simples, 

carrega uma complexidade simbólica profunda. Os doces simbolizam a doçura da vida 

e a necessidade de adoçar as experiências humanas, muitas vezes marcadas por 

dificuldades e sofrimento. 

Já os brinquedos são representações da inocência, da brincadeira e da 

renovação, reafirmando a importância da infância como um período sagrado e 

essencial para o desenvolvimento espiritual. Segundo Rivas Neto (2015), “essa prática 

ritual promove a vivência concreta dos valores de caridade e proteção, convertendo o 

sagrado em um gesto tangível e acessível” (p. 190). Além disso, a participação das 

crianças nas celebrações de Cosme e Damião é fundamental para a perpetuação dos 

valores e culturais da Umbanda. 

O envolvimento infantil representa a religiosa continuidade da fé e a 

transmissão intergeracional de saberes e práticas, garantindo que a religião permaneça 

viva e conectada com as novas gerações. Essa transmissão é um aspecto essencial para 

a resiliência da Umbanda, especialmente em um contexto de transformações sociais e 

culturais rápidas. O papel das crianças na Umbanda, simbolizado por Cosme e Damião, 

também está ligado à ideia de pureza espiritual e à capacidade de renovação constante. 

Segundo Cancello, Alves e Souza (2021), as culturas infantis no Brasil revelam 

uma diversidade de expressões lúdicas, rituais e tradições que contribuem 

significativamente para a formação das identidades das crianças e a preservação de 

saberes ancestrais. Isso evidencia que as práticas culturais infantis não são apenas 

manifestações de entretenimento, mas elementos fundamentais para a construção 

social e cultural, proporcionando um espaço de resistência e valorização histórica. 

Portanto, compreender essas manifestações é essencial para reconhecer a importância 

das experiências infantis na reprodução e transformação das relações sociais 

brasileiras. 

A infância é vista como um estado privilegiado de ligação com o divino, uma 

fase em que o sagrado se manifesta de maneira mais pura e direta. Conforme Ortiz 

(1994), “a criança, enquanto símbolo religioso, representa a esperança e a continuidade 

da vida, sendo um elemento central para a construção das identidades coletivas nas 

religiões afro-brasileiras” (p. 158). Essa concepção fortalece a importância do cuidado 

e da proteção espiritual no cotidiano das comunidades umbandistas. 



23 
 

Outro ponto a ser destacado é a relação entre Cosme e Damião é a questão da 

saúde, sobretudo da saúde infantil. Os santos gêmeos são frequentemente invocados 

para proteção contra doenças e para a recuperação da saúde, refletindo a forte dimensão 

curativa presente na Umbanda. A crença na intervenção dos santos no mundo material 

reforça a ideia de que o sagrado está presente no dia a dia e atua diretamente na vida 

das pessoas, oferecendo conforto e esperança. 

Conforme o estudo de Nascimento (2016), as oferendas no culto a Cosme e 

Damião são elaboradas com grande cuidado coletivo, sendo a comida um elemento 

central que simboliza a comunhão e a continuidade da fé entre os devotos. A 

preparação inclui a confecção do caruru, prato composto por quiabos inteiros, feijão 

fradinho, arroz, ovos, banana da terra frita, rapadura, farofa, entre outras iguarias, que 

são cuidadosamente preparadas por familiares e vizinhos numa atividade conjunta. 

Essa comida é colocada no altar aos pés dos santos e consumida simbolicamente por 

sete crianças que representam os santos e sua família, inaugurando o momento festivo 

e de união comunitária. A realização do ritual em torno da oferta e partilha da comida 

evidencia não só a preservação da tradição, mas também o reforço dos laços sociais e 

espirituais entre os participantes, traduzindo-se em uma celebração viva da fé popular. 

Assim, no âmbito ritualístico, a presença de Cosme e Damião se manifesta não 

apenas nas festividades, mas também em oferendas e rituais cotidianos. Os fiéis 

realizam oferendas que podem incluir doces, brinquedos, velas e flores, atos que 

simbolizam gratidão, pedido de proteção e reafirmação do vínculo com os santos. 

Essas práticas ritualísticas são formas de comunicação simbólica que fortalecem a 

relação entre os mundos espiritual e material, criando um espaço onde o sagrado se faz 

presente e atuante. 

Segundo (MENEZES; FREITAS; BÁRTOLO, 2020, p. 13-19).. “A 

infantilização dos santos não ocorre somente na iconografia e é em sua festa que 

podemos ver que a relação de Cosme, Damião e Doum com as crianças sai dos altares 

e chega às ruas, onde os santos são festejados com doces, brinquedos e caruru”. 

Ademais, a iconografia dos santos Cosme e Damião nos terreiros e nas casas de culto 

é carregada de significados que reforçam sua importância simbólica. Imagens dos 

santos frequentemente os retratam como crianças vestidas com roupas coloridas, 

segurando doces e brinquedos, representando visualmente os conceitos de inocência, 

alegria e cuidado. Essas representações visuais contribuem para a construção do 

imaginário religioso, sendo elementos centrais na experiência sensorial e afetiva dos 



24 
 

praticantes. 

No contexto umbandista, os Erês encarnam uma epistemologia sensível, forma 

de conhecimento não racional que valoriza experiência, ludicidade e afeto. Silva 

(2023) aponta que a Umbanda é espaço de formação de conhecimento que desafia 

epistemologias dominantes, promovendo uma construção humanizada do saber através 

da dimensão sensível. Isso se manifesta nos rituais para Cosme e Damião, onde 

brincadeiras e distribuição de doces são atos pedagógicos que transmitem valores 

como generosidade e comunhão. A evolução iconográfica de Cosme e Damião revela 

tensões entre memória colonial e ressignificação afro-brasileira. 

Conforme  sugerem  (MENEZES;  FREITAS;  BÁRTOLO,  2020),  A 

transformação iconográfica dos santos Cosme e Damião após sua chegada ao Brasil 

reflete um profundo processo de hibridização cultural e religiosa, no qual os santos 

originalmente representados como médicos adultos e mártires cristãos se tornam 

figuras infantis, aproximando-se das entidades africanas Ibejis, protetoras das crianças 

gêmeas. Essa mudança não é apenas estética, mas simbólica, pois reforça o vínculo 

dos santos com a infância e a proteção, o que é fundamental para as práticas 

devocionais afro-brasileiras. Muitas vezes as imagens chegam a incorporar um terceiro 

personagem infantil, chamado Doum, que, segundo a tradição iorubá, é o irmão mais 

novo que deve nascer após os gêmeos, consolidando uma iconografia única que 

sintetiza elementos católicos e africanos e revela uma identidade religiosa plural e 

dinâmica no Brasil 

Zaccaria (2018) explica que a representação infantilizada dos santos suplantou 

gradativamente a figura adulta, num processo de ressemantização que articulou 

devoção popular e identidade religiosa. Essa transformação reflete a teoria de Sahlins, 

onde, segundo (VELHO, 1997), a globalização configura um processo em que as 

religiões se transformam por meio do hibridismo e do sincretismo, fenômenos que 

indicam a constante adaptação e mistura de práticas e crenças religiosas diante das 

mudanças culturais globais. Essa dinâmica desafia a ideia de culturas religiosas puras 

ou estanques, revelando consigo a criatividade e resiliência das religiões em contextos 

marcados pela diversidade e pela interação constante entre diferentes tradições. 

segundo a qual a apropriação de ícones católicos transformou-os em suportes para 

expressar cosmovisões africanas, onde Ibejis (divindades gêmeas iorubás) e Doum 

(entidade infantil) fundiram-se às figuras dos santos. 

A festa de 27 de setembro opera como dispositivo de coesão comunitária, 



25 
 

conforme a teoria do ritual de Victor Turner. A distribuição de doces e brinquedos 

materializa a comensalidade sagrada e a performance da caridade, reforçando laços 

comunitários e a responsabilidade coletiva (Rohde, 2010). Por fim, a cosmovisão 

umbandista desafia hierarquias de saber através de uma epistemologia encarnada, onde 

o corpo é médium e a incorporação dos Erês é instrumento de transformação social 

(Negrão, 1994). 

A mediunidade de incorporação é o resultado de uma construção social e 

individual em que estão em jogo os conceitos ou crenças grupais relacionadas 

à mediunidade e à doutrina da Umbanda de uma forma geral, e a aspectos 

individuais das médiuns, tanto cognitivos quanto afetivos. A mediunidade de 

incorporação é construída por meio de um processo constituído de seis 

elementos, a saber, assimilação, entrega, treino, criação, manifestação e 

comprovação. (BAPTISTA; ALEXANDRE, 2019, p. 13). 

Esses atos ritualísticos são carregados de significados que vão além do visível, 

simbolizando a doçura da vida e o cuidado com os mais vulneráveis. Conforme 

enfatiza Rivas Neto (2015), tais práticas constituem “expressões concretas de valores 

éticos e espirituais, que se manifestam no cotidiano e reforçam a coesão social” (p. 

192). A concretude desses gestos torna o sagrado acessível e vivido diretamente pelos 

participantes, criando um vínculo emocional e espiritual duradouro. 

Esses gestos não se restringem a um ato individual; são práticas que convocam 

a comunhão. Quando o terreiro reúne fiéis para oferecer doces, brinquedos e carinhos 

às crianças, está sendo recriada uma cena ancestral: a do acolhimento. Mais do que um 

ritual, trata-se da reafirmação de que a comunidade cuida de todos, especialmente das 

crianças — ícones da pureza espiritual, mas também da vulnerabilidade. 

A entrega desses objetos também pode ser vista como linguagem encarnada. O 

corpo se move, abraça, oferta. O simples ato de passar um doce às mãos de uma criança 

já carrega densidade simbólica — é como transferir, sigilosamente, uma porção de 

doçura de vida. O ritual codifica a entrega como algo físico e espiritual: o menino 

aceita o doce, sorri e, por um instante, representa o divino no plano material. 

Este momento une corporalidade, emoção e rito, inscrito em uma escuta 

comunitária que entende o gesto como sagrado. O invisível — a energia, o axé a 

bênção — se torna palpável graças ao toque e ao olhar partilhado. Outro aspecto 

relevante é a articulação entre a iconografia e o imaginário coletivo. As imagens de 

Cosme e Damião presentes nos terreiros e nas casas de culto possuem uma forte carga 

afetiva e simbólica. 



26 
 

Representações que os mostram como crianças vestidas com roupas coloridas 

e portando doces e brinquedos funcionam como símbolos visuais que reforçam a ideia 

da proteção infantil e da alegria espiritual. Essas figuras visuais funcionam como 

âncoras de memória e narrativas dentro da comunidade. Cada imagem é uma porta 

para histórias: dos santos gêmeos que cuidam dos enfermos, que distribuem presentes, 

que oferecem proteção em tempos difíceis. 

Ao enxergar a figura de Cosme brincando com uma boneca, ou Damião 

segurando um balão, o fiel recorda as tradições contadas pelos filhos ou pelos pais — 

uma história que sempre começa com “quando eu era criança...” ou “minha avó me 

ensinou que...”. Assim, a imagem se torna meio de transmissão oral e afetiva. 

A repetição dessas imagens em diversos terreiros cria um código visual 

comum. A cor dos trajes, as expressões infantis, os brinquedos e doces são constantes 

que conversam entre si, mesmo morando em lugares geograficamente distantes. 

No Brasil, as esculturas contemporâneas mais conhecidas de Cosme 

e Damião figuram-nos como meninos rechonchudos, vesti dos de forma 

idêntica. Ambos seguram um báculo, uma caixa e/ou a palma dos mártires. 

Geralmente, portam uma espécie de gorro, capa e calças à moda do século 

XVIII, elementos que, em conjunto, remetem ao principal atributo 

cosmológico dos santos: a infância. (MENEZES; FREITAS; BÁRTOLO, 

2020, p. 330). 

 

Além disso, a iconografia se desenvolve em formatos diversos: pinturas, 

esculturas, velas, adesivos, fitas, brinquedos customizados... muitos desses artefatos são 

produtos da arte popular, feitos por terreiros ou feiras religiosas. A reinvenção das 

imagens revela uma via dupla: o imaginário alimenta a arte, que por sua vez reforça e 

transmite os símbolos para novas orelhas e olhares. O sagrado se manifesta através de 

cores, formas e objetos que, mesmo seculares, tocam o tocante — lembrando que na 

Umbanda o sagrado pode emergir de coisas simples, se interpretadas como gesto de afeto 

e cuidado divino. 



27 
 

 

 

 

 

Figura 1 – Cosme e Damião 
 

Fonte: Autoria própria, 2025 

 

 

 

A relação entre Cosme e Damião e a cura merece especial atenção. Na 

Umbanda, esses santos são vistos como intermediários poderosos para pedidos de 

saúde, sobretudo para crianças e para a harmonia espiritual familiar. A crença na 

eficácia da intercessão destes santos reflete uma visão integrada da existência humana, 

onde as saúdes físicas, emocionais e espirituais estão interligadas. Rivas Neto (2015) 

reforça que “a invocação dos santos gêmeos na busca por cura simboliza a confiança 

na intervenção divina e na possibilidade de transformação pessoal e coletiva” (p. 198). 

A força simbólica, ritual e relacional que Cosme e Damião têm dentro da 

Umbanda não se limita à crença: eles atuam como vetores de cura, afetividade e 

identidade coletiva. A partir de gestos concretos — como distribuir doces e brinquedos 

—, o sagrado deixa de ser abstrato e passa a existir em cada olhar, em cada criança que 

sorri, em cada lembrança que se constrói por meio desses atos. É a ética da doçura 

manifestada em atos simples, que se multiplicam e sustentam a fé de milhões. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

CAPÍTULO 2: A FESTA DE COSME E DAMIÃO NA TENDA ESPÍRITA DE 

UMBANDA ESTRELA DALVA 



29 
 

O segundo capítulo deste trabalho abordará a festa de Cosme e Damião na 

Tenda Espírita de Umbanda Estrela Dalva, explorando sua história, práticas e 

organização religiosa, bem como o simbolismo dos doces e oferendas na linha dos 

Erês. Na primeira parte, será traçado o percurso histórico da Tenda Espírita Estrela 

Dalva, destacando seus fundamentos doutrinários, a dinâmica de suas práticas rituais 

e a estrutura organizacional que articula as relações entre os médiuns e as entidades 

espirituais. 

Na sequência, a análise focará no significado simbólico das oferendas, em 

especial dos doces distribuídos durante a festa, ressaltando como esses elementos 

materializam a presença dos Erês, entidades infantis de grande importância na 

Umbanda, e como funcionam como mediadores das relações entre o mundo espiritual 

e os fiéis. Esta fundamentação estará apoiada em autores como Edson Diniz, Giovani 

Martins, Lucas Bártolo, Alex Alencar, Luisa Nascimento e Morena Freitas, cujos 

trabalhos contribuem para a compreensão da ritualística, simbolismo e sociabilidade 

presentes na devoção umbandista a Cosme e Damião. 

2.1 A Tenda Espírita Estrela Dalva: História, práticas e organização religiosa 

 

A Tenda Espírita de Umbanda Estrela Dalva se apresenta como um espaço de 

expressão da religiosidade afro-brasileira, onde fé, ancestralidade e comunidade se 

entrelaçam em uma vivência espiritual marcada pela diversidade de linhas e entidades. 

Sua fundação remonta ao início da década de 1990, quando seu dirigente espiritual, 

Pai João das Matas, iniciou os primeiros trabalhos de caridade, curas e orientações 

espirituais no bairro Bom Jesus, na zona norte de Teresina, onde o terreiro se localiza. 

Atualmente, a casa está em sua segunda geração, sendo sua dirigente, a dona 

Maria Dalva, ou mãe Dalva como seus filhos lhe chamam, a estrutura da casa reflete 

uma organização comunitária em que todos os médiuns e colaboradores atuam de 

forma voluntária, sustentando o espaço por meio de doações e do trabalho coletivo. 

De acordo com Martins (2011), as linhas de trabalho na Umbanda não são 

apenas divisões espirituais, mas representam modos de atuação das forças da natureza 

e arquétipos humanos Na Tenda Estrela Dalva, as giras de Erês são marcadas por cores 

vibrantes, músicas alegres e oferendas de doces, reforçando o vínculo afetivo entre 

entidade e consulente. 



30 
 

 

 

 

 

Figura 2- oferenda à Cosme e Damião 
 

Fonte- Autoria própria, 2025 

 

 

 

Farias e Weber (2021) observam que os terreiros de Umbanda em Teresina — 

e, de modo semelhante, em outras regiões do país — têm se estruturado como espaços 

de resistência cultural e de afirmação identitária. A Tenda Estrela Dalva se insere nesse 

movimento, ao manter viva uma religiosidade que valoriza o sincretismo e a inclusão. 

A presença feminina na liderança e na condução dos rituais é outro aspecto relevante, 

demonstrando a importância das mães e filhas de santo na preservação dos 

fundamentos espirituais e na condução das atividades sociais do terreiro. 

Conforme Alencar (2023), as religiões afro-brasileiras, como a Umbanda, 

manifesta-se por meio de uma “trama de remendos”, em que os elementos indígenas, 

africanos e europeus se combinam em um tecido simbólico plural. Essa pluralidade 

também se manifesta na Estrela Dalva, onde a devoção aos santos católicos, como São 

Cosme e Damião, convive harmonicamente com o culto aos Orixás e aos guias 

espirituais. A casa adota um modelo de espiritualidade comunitária, onde o ritual é 

entendido como uma pedagogia da convivência, fortalecendo os laços entre os 



31 
 

praticantes e a própria comunidade em torno. 

A Tenda Espírita Estrela Dalva se constitui como um espaço de fé e 

acolhimento, onde a espiritualidade é vivida de forma sensorial, participativa e 

coletiva. Suas práticas ritualísticas, sobretudo na linha dos Erês, como por exemplo as 

giras, as oferendas, o doce distribuído, as consultas em busca de conselho e orientação, 

são práticas que refletem a alegria, a pureza e a proteção espiritual, atributos que se 

expressam de maneira singular nas festas dedicadas a São Cosme e São Damião, que 

serão abordadas a seguir. 

 

2.2 A celebração de Cosme e Damião: Rituais, simbolismos e comunidade 

 

A festa de Cosme e Damião na Tenda Espírita Estrela Dalva é um dos 

momentos mais aguardados do calendário religioso da casa. Celebrada anualmente no 

final de setembro, a festividade reúne médiuns, filhos de santo, vizinhos e devotos em 

um ambiente repleto de cores, cânticos e doces. Trata-se de um ritual que transcende 

o aspecto meramente devocional, constituindo-se em um verdadeiro acontecimento 

comunitário, de partilha e solidariedade. 

Conforme Travassos et al. (2008), as festas dedicadas a Cosme e Damião em 

espaços umbandistas se caracterizam pela fusão entre o sagrado e o popular, mesclando 

devoção católica, louvação aos Erês e práticas afro-brasileiras. Essa mesma dinâmica é 

observada na Tenda Estrela Dalva, onde a celebração inicia com a defumação do 

espaço e segue com cânticos alegres, danças e distribuição de doces para as crianças. 

Os rituais são conduzidos pela mãe de santo, Maria Dalva, ou mãe Dalva, com o auxílio 

dos filhos de santo, onde, inicialmente todos aguardam a chegada das crianças, da 

comunidade — a festa é aberta ao público —, a casa realiza brincadeiras com essas 

crianças, distribui lanches, doces, refrigerantes e posteriormente brinquedos. 

Freitas (2022) analisa a comida de criança, os doces e as “ibejadas” como 

expressões simbólicas de um ethos umbandista que valoriza a doçura como energia de 

equilíbrio e cura espiritual. Na festa da Estrela Dalva, o ato de distribuir balas e 

guloseimas ultrapassa o gesto material: representa o compartilhamento das bênçãos 

dos Erês, como uma pedagogia da bondade. Castanha (2025) reforça essa dimensão ao 

destacar que a prática alimentar na Umbanda possui um papel ritual central, sendo a 

comida o veículo da ligação entre o mundo espiritual e o terreno. 



32 
 

Nos doces, funde-se o sabor à qualidade, o substantivo e o adjetivo; as 

Crianças são doces, assim como suas comidas. Nas giras, a doçura não é 

apenas uma qualidade dessas entidades, mas também um gosto que 

sensibiliza a língua e suas papilas gustativas; um grude das mãos meladas, 

uma bandeja de guloseimas que nos é ofertada, um aroma, que também tem 

formas e cores. A doçura das ibejadas tem cheiro, gosto, sons, cores, melam 

nossas mãos, invadem nossas narinas e boca; e sentir toda essa doçura é sentir 

as Crianças. (Freitas, 2022, p.23) 

 

Nascimento (2017) acrescenta que, nas festas domésticas dedicadas a Cosme e 

Damião, o preparo das oferendas é também um ato de devoção familiar e comunitária, 

um “ritual de afeto” que reafirma pertencimento e fé. Na Tenda Estrela Dalva, a 

comunidade participa ativamente do preparo das comidas e da ornamentação do 

espaço, transformando o terreiro em um cenário de partilha e celebração. A música, 

com pontos cantados que exaltam as crianças espirituais, reforça o caráter alegre e 

contagiante da celebração. 

Por fim, Pimentel, Brito e Santana (2020) ressaltam que o estudo das 

manifestações afro-diaspóricas permite compreender como esses rituais reconfiguram 

o sentido de identidade coletiva no Brasil. Assim, a festa de Cosme e Damião na Tenda 

Espírita Estrela Dalva não se limita a um evento religioso: é uma celebração da 

memória, da resistência e da espiritualidade que atravessa gerações. Ao unir fé, 

comunidade e cultura, a casa reafirma a força da Umbanda como religião de amor, 

solidariedade e inclusão. 

2.3 O simbolismo dos doces e das oferendas na linha dos Erês 

 

Os doces e as oferendas ocupam um lugar central na festa de Cosme e Damião 

na Tenda Espírita Estrela Dalva, não apenas como elementos materiais de celebração, 

mas como portadores de sentidos simbólicos e espirituais profundos. Na tradição 

umbandista, o ato de oferecer alimentos às entidades está ligado à reciprocidade e ao 

equilíbrio entre o plano espiritual e o material. 

De acordo com Freitas (2022), as comidas de criança, os doces e as ibejadas 

são expressões do carinho e da leveza que caracterizam o universo dos Erês, revelando 

a importância da doçura como princípio mediador entre os mundos. Essa relação entre 

alimento e espiritualidade se estende ao modo como a comunidade compreende o ato 

de ofertar. 

Segundo Freitas (2022), a comida de criança na Umbanda é dotada de sentidos 

múltiplos, funcionando como ponte entre o humano e o divino, e também como 



33 
 

expressão concreta de afeto. Durante a celebração na Tenda Estrela Dalva, as mãos 

que preparam e distribuem os doces não apenas realizam um gesto material, mas 

atualizam uma tradição ancestral de cuidado coletivo e devoção sincera, em que cada 

doce se torna um veículo de bênção e equilíbrio energético. 

Nascimento (2017) observa que, nos cultos a Cosme e Damião, há uma 

pedagogia implícita de partilha e solidariedade, na qual o ato de oferecer doces às 

crianças reproduz o gesto simbólico dos santos gêmeos. Essa prática reforça laços 

sociais e espirituais entre os participantes, transformando o terreiro em um espaço 

educativo e espiritual. Na Estrela Dalva, o sorriso das crianças ao receber os doces e a 

alegria dos adultos em ofertá-los revelam uma reciprocidade que sustenta a 

continuidade da fé e da tradição umbandista. 

A observação do ritual mostrou que a preparação dos alimentos é acompanhada 

de cânticos, rezas e intenções positivas. Castanha (2025, p. 11) descreve esse processo 

como um passe espiritual, onde o preparo da comida se torna sagrado, em que o aroma, 

as cores e os sabores atuam como elementos de conexão com o plano espiritual. A mãe 

de santo e médiuns da Estrela Dalva compreendem que o axé se manifesta também 

através do toque e da energia empregada no preparo das oferendas. 

O alimento, portanto, é visto como corpo do axé e, ao ser partilhado, torna-se 

canal de transformação espiritual. Dias (2024) acrescenta que o doce é também 

símbolo de resistência, especialmente diante de um contexto histórico em que as 

práticas afro-brasileiras foram marginalizadas, distribuir doces em nome de Cosme e 

Damião significa afirmar a legitimidade de uma tradição e a doçura como linguagem 

do sagrado. 

Na Estrela Dalva, essa resistência se traduz em alegria: os cânticos exaltam a 

inocência dos Erês e convidam todos à fraternidade, rompendo as fronteiras entre o 

sagrado e o popular, o ritual e o cotidiano. Essa celebração revela, portanto, o caráter 

profundamente comunitário da Umbanda. A Tenda Estrela Dalva reafirma essa função 

ao abrir suas portas à comunidade, acolhendo fiéis, vizinhos e curiosos em uma 

atmosfera de respeito e partilha. A festa de Cosme e Damião torna-se um momento de 

reencontro, em que todos, independentemente de credo, compartilham o mesmo 

espaço sagrado. 

Além de seu valor religioso, a celebração possui uma dimensão estética que 

reforça sua força simbólica. Alencar (2023) descreve os rituais afro-brasileiros como 

“tramas de remendos”, nas quais o canto, a dança e as oferendas compõem um tecido 



34 
 

simbólico de memórias e afetos. Na Estrela Dalva, a ornamentação colorida, as guias, 

os atabaques e os cânticos criam uma atmosfera encantadora. Cada detalhe visual e 

sonoro contribui para evocar o universo dos Erês, simbolizando a presença viva do 

sagrado na vida cotidiana dos fiéis. 

Martins (2011) lembra que, na Umbanda, o corpo é instrumento de 

comunicação com o espiritual. Durante a festa, o corpo dos médiuns torna-se o canal 

pelo qual as entidades se manifestam, dançam, brincam e distribuem doces. Esse 

contato direto com o divino faz da celebração um espaço de reconciliação com a 

infância e de renovação da energia vital. A pureza dos Erês reflete-se no 

comportamento dos participantes, que sorriem, cantam e se permitem viver a leveza e 

a doçura do momento. 

O médium é qualquer pessoa, para os umbandistas todos são 

médiuns, cada um possui algum tipo de mediunidade: alguns são de 

incorporar, outros tem sensibilidade para pequenas previsões etc. Na 

umbanda nem todos incorporam. Os ogãs, por exemplo, não incorporam 

espíritos, mas nem por isso deixam de ser médiuns. No entanto, comumente 

as pessoas que incorporam são chamadas de médiuns, por isso, quando 

aparecer “médium” neste trabalho, não estou me referindo a qualquer tipo de 

mediunidade, apenas àquela que permite a pessoa incorporar espíritos. 

(BRITTO; SOUZA, 2018, p. 14). 

 

Carvalho e Bairrão (2017) argumentam que a pluralidade ritualística da 

Umbanda reflete uma racionalidade simbólica que integra emoção, corpo e fé. Na 

Estrela Dalva, essa integração é evidente: o preparo das comidas, a organização da 

festa e a condução dos cânticos seguem uma lógica espiritual precisa, mas permeada 

por afetividade. Assim, o evento não apenas reforça a tradição religiosa, mas também 

reafirma os laços emocionais e identitários da comunidade, tornando o sagrado 

acessível e sensorial. 

Bártolo (2018) interpreta a devoção a Cosme e Damião como parte de um 

“enredo urbano” no qual o sagrado se mistura às experiências cotidianas. Essa 

perspectiva se aplica à Estrela Dalva, onde o terreiro se torna parte viva do bairro, 

integrando-se ao entorno como espaço de solidariedade e fé. A festa, visível nas ruas, 

transforma o espaço público em território de celebração e resistência cultural. O 

sagrado, assim, sai do terreiro e se espalha pela vizinhança, renovando os vínculos 

entre fé e comunidade. 

Por fim, Pimentel, Brito e Santana (2020) destacam que as manifestações afro- 

diaspóricas, como a festa de Cosme e Damião, são expressões de memória e identidade 

coletiva. A celebração na Tenda Estrela Dalva materializa essa herança, reafirmando 



35 
 

a continuidade dos saberes ancestrais. Cada doce distribuído, cada cântico entoado e 

cada sorriso compartilhado reafirmam a força da Umbanda enquanto religião de amor, 

resistência e partilha. Dessa forma, o ritual se consolida como um elo entre passado e 

presente, entre tradição e vivência espiritual contemporânea. 

Na perspectiva histórica e simbólica, Dias (2013) enfatiza que a dualidade entre 

“o amargo e o doce” nas celebrações de Cosme e Damião representa também o 

equilíbrio entre sofrimento e alívio, entre as dores humanas e as recompensas 

espirituais. Essa leitura se reflete na própria festa da Estrela Dalva, em que o riso das 

crianças, o colorido das roupas e o aroma dos doces se misturam à seriedade das preces 

e cânticos. Trata-se de um espaço de ambivalência, onde o lúdico e o sagrado se 

fundem para expressar uma espiritualidade acessível e acolhedora. 

De acordo com Nascimento (2017), o preparo das oferendas para Cosme e 

Damião, seja em terreiros ou residências, constitui um ato de devoção e cuidado. As 

mães e pais de santo, ao preparar doces e comidas específicas, reafirmam o 

compromisso com os valores de partilha e solidariedade que estruturam as religiões de 

matriz africana. Essa prática é igualmente observada na Tenda Estrela Dalva, onde a 

comunidade participa ativamente do preparo das comidas, tornando a festa um gesto 

coletivo de fé e pertencimento. 

Alencar (2023) interpreta as oferendas como parte da “trama de remendos” 

característica das religiões afro-diaspóricas, em que elementos católicos, africanos e 

indígenas se interligam. No caso dos Erês, o sincretismo com São Cosme e São 

Damião reforça a convivência harmoniosa entre tradições distintas. Os doces e 

brinquedos distribuídos não simbolizam apenas devoção aos santos católicos, mas a 

celebração da infância espiritual que os Erês representam. 

Esse sincretismo é vivenciado de forma plena na Estrela Dalva, onde as 

imagens dos santos convivem com os pontos cantados de Ibeji, entidade infantil do 

panteão iorubá Para Travassos et al. (2008), o ritual de distribuição dos doces é um 

momento de comunhão, em que a fronteira entre o sagrado e o profano se dilui. Na 

Tenda Estrela Dalva, essa comunhão é reforçada pela presença da comunidade, que 

participa não apenas como espectadora, mas como agente do rito. Cada doce entregue 

às crianças simboliza uma bênção compartilhada, um elo de continuidade entre o 

espiritual e o social. 

Ortiz (1985), aborda o conceito de "sincretismo científico" para descrever as 

teorias raciais do século XIX que influenciaram a formação da identidade brasileira. 



36 
 

Ele destaca que tais teorias, embora hoje desacreditadas cientificamente, exerceram 

grande influência na construção do imaginário social e cultural do Brasil, sustentando 

uma visão determinista e hierárquica das diferenças raciais. Ortiz explica que o 

sincretismo científico envolveu a tentativa de unir ideias de raça, cultura e civilização 

em uma síntese que justificava a construção social de uma identidade nacional mestiça, 

marcada pela mistura de europeus, africanos e indígenas. Essa abordagem evidenciou 

tanto as contradições quanto as tensões no modo como o Brasil buscou afirmar sua 

singularidade cultural, revelando um quadro complexo de pertencimento e exclusão 

que moldou profundamente as relações sociais no país. 

Dias (2024) aprofunda essa compreensão ao afirmar que a devoção a Cosme e 

Damião, em sua forma afro-brasileira, representa uma pedagogia da alegria, em que o 

doce é o instrumento simbólico de aprendizado espiritual. O sabor e o gesto de ofertar 

tornam-se meios de educação moral e espiritual, pois ensinam a importância da 

generosidade e da empatia. Na festa da Estrela Dalva, esses valores são reatualizados 

anualmente, consolidando o evento como um marco de fé e solidariedade coletiva. 

Por fim, Pimentel, Brito e Santana (2020) argumentam que as expressões afro- 

diaspóricas, como os rituais de oferenda, são também atos de resistência e reafirmação 

identitária. Na Tenda Estrela Dalva, os doces e as comidas dos Erês transcendem o 

simbolismo religioso e assumem dimensão política e cultural, ao reafirmar a presença 

viva da tradição afro-brasileira em um contexto ainda marcado por preconceitos 

religiosos. Desse modo, o doce, o brinquedo e o sorriso tornam-se, simultaneamente, 

oferendas de fé e gestos de resistência. 

 

CAPÍTULO 3 – ANÁLISE E INTERPRETAÇÃO DOS DADOS OBSERVADOS 

 

 

A observação da festa de Cosme e Damião na Tenda Espírita de Umbanda 

Estrela Dalva permitiu compreender como os elementos religiosos, culturais e 

simbólicos se articulam na vivência espiritual da comunidade. Mais do que um evento 

festivo, a celebração se configura como um espaço de reafirmação da identidade afro- 

brasileira e de fortalecimento dos laços comunitários. Cada canto, cada gesto ritual e 



37 
 

cada oferenda expressam uma pedagogia da fé e da partilha, em que o sagrado se 

manifesta por meio do coletivo. 

Segundo Farias e Weber (2021), os terreiros de Umbanda constituem-se como 

espaços de memória e resistência, onde se reconstroem narrativas de pertencimento e 

dignidade. A Tenda Estrela Dalva exemplifica esse papel ao manter viva uma 

religiosidade que valoriza tanto os aspectos espirituais quanto as dimensões sociais e 

afetivas da fé. A observação mostrou que a festa de Cosme e Damião é vivida como 

um momento de comunhão, no qual a espiritualidade se traduz em ações concretas de 

solidariedade — distribuição de doces, refeições e brinquedos — que reforçam o 

vínculo com a comunidade local.De acordo com Dias (2024), o culto de Cosme e 

Damião no Brasil se destaca por expressar uma religiosidade alegre e acolhedora, na 

qual o sagrado é vivido através da doçura e da celebração. Essa característica foi 

notável na Tenda Estrela Dalva, onde a festa foi marcada por um ambiente de 

entusiasmo e harmonia, permeado por músicas, danças e expressões de gratidão. 

 

Figura 3- Festa de Cosme e Damião na Tenda Estrela Dalva 
 

Fonte- Autoria própria, 2025 

 

 

 

O autor observa que “a alegria das festas dedicadas aos santos médicos é uma 

forma de resistência simbólica, um modo de afirmar a vida em meio às adversidades” 

(DIAS, 2024, p. 78). Assim, a celebração na Estrela Dalva não apenas homenageia os 

Erês e os santos, mas também reafirma a esperança coletiva diante dos desafios 

cotidianos. A relação entre o simbólico e o social é igualmente ressaltada por 



38 
 

Travassos et al. (2008), ao afirmarem que as festas umbandistas, como a de Cosme e 

Damião, constituem espaços de diálogo entre o sagrado e o profano, entre o religioso 

e o comunitário. 

Essa fusão de dimensões se expressa na forma como a Tenda Estrela Dalva 

organiza sua celebração, envolvendo crianças, vizinhos e devotos em um mesmo 

movimento de fé. O terreiro se torna, assim, um ponto de encontro e convivência, 

reforçando o papel das religiões afro-brasileiras como mediadoras de vínculos sociais. 

O aspecto simbólico dos doces e das oferendas, conforme analisado por Freitas 

(2022), Castanha (2025) e Nascimento (2017), também emergiu com força durante a 

observação. A partilha das guloseimas, além de seu valor ritual, constitui uma forma 

de aprendizado coletivo, em que se ensinam valores de generosidade, respeito e 

cuidado mútuo. Freitas (2022) destaca que “a comida, na Umbanda, é mediadora de 

afetos e de axé”, o que foi plenamente perceptível nas práticas da Estrela Dalva. 

As mães de santo e médiuns preparavam as comidas com dedicação e gratidão, 

entendendo o ato de cozinhar como extensão do trabalho espiritual. 

Essa dimensão alimentar transcende a materialidade do alimento e se projeta 

no campo da sacralização da vida cotidiana. Castanha (2025) observa que o preparo 

das comidas de santo na Umbanda e na Quimbanda constitui um gesto de partilha entre 

o humano e o divino, no qual o alimento torna-se veículo de comunicação com as 

entidades. Durante a celebração de Cosme e Damião na Estrela Dalva, os doces 

distribuídos às crianças simbolizavam mais do que oferendas: representavam bênçãos, 

proteção e a manifestação do axé dos Erês, expressando a vitalidade espiritual do 

terreiro. 

Nascimento (2017), ao analisar o culto doméstico aos santos em Cachoeira, 

aponta que o gesto de oferecer doces reflete uma pedagogia simbólica de generosidade 

e continuidade das tradições afro-brasileiras. No contexto da Tenda Estrela Dalva, essa 

pedagogia é reforçada pela presença das crianças da comunidade, que participam das 

oferendas, dos cânticos e das brincadeiras, vivenciando o sagrado de forma lúdica e 

afetiva. 

O espaço do terreiro, assim, transforma-se em um território de memória e 

aprendizado, onde as gerações se encontram e fortalecem os laços comunitários. A 

celebração de Cosme e Damião também evidencia o sincretismo que caracteriza a 

religiosidade brasileira. Conforme discutido por Dias (2014), a devoção aos santos 



39 
 

gêmeos combina elementos do catolicismo popular com tradições africanas, 

produzindo uma experiência religiosa plural e dinâmica. 

Na Tenda Estrela Dalva, essa fusão manifesta-se nas imagens dos santos 

católicos dispostas ao lado das guias coloridas e dos atabaques, compondo uma estética 

ritual que reafirma a convivência entre diferentes sistemas simbólicos sem 

hierarquização. O sincretismo, entretanto, não se resume à coexistência de imagens ou 

nomes, mas se expressa em um modo de viver a fé. Martins (2011) ressalta que, na 

Umbanda, o sagrado é sempre relacional: a comunicação entre os planos espiritual e 

material depende da harmonia entre médiuns, entidades e participantes. 

Durante a festa, essa relação torna-se palpável por meio dos cânticos, das 

danças e dos passes espirituais, que criam uma atmosfera de encantamento e 

pertencimento coletivo. Cada gesto, cada oferenda e cada sorriso das crianças 

compõem o tecido simbólico que sustenta a prática religiosa. Segundo Carvalho e 

Bairrão (2017), a pluralidade de tradições na Umbanda não enfraquece sua coerência, 

mas, ao contrário, a fortalece enquanto espaço de mediação entre racionalidade e 

emoção, corpo e espírito. Na Estrela Dalva, essa pluralidade é percebida na diversidade 

dos fiéis, que vêm de diferentes origens sociais, mas compartilham a mesma crença na 

força dos Erês e na doçura como energia transformadora. 

A festa, portanto, atua como um momento de reintegração simbólica, no qual 

a alegria infantil torna-se canal de cura e equilíbrio espiritual. Os rituais observados 

também reforçam o caráter comunitário da Umbanda. Farias e Weber (2021) destacam 

que as casas umbandistas funcionam como espaços de resistência cultural e de 

fortalecimento identitário, especialmente em contextos urbanos. 

A Tenda Estrela Dalva reflete essa função ao reunir a comunidade em torno de 

um evento coletivo que ultrapassa o âmbito religioso e assume um papel social. A 

distribuição dos doces e alimentos, a recepção aberta ao público e o clima de 

fraternidade revelam um compromisso ético com o cuidado e a inclusão. A estrutura 

da celebração, com seus cantos, danças e momentos de incorporação, expressa o 

dinamismo e a criatividade que caracterizam as religiões afro-brasileiras. 

Alencar (2023) descreve que as performances rituais são “tramas de 

remendos”, onde cada gesto ritual costura experiências espirituais e memórias 

coletivas. Na Tenda Estrela Dalva, as danças dos Erês, acompanhadas de cânticos 

alegres e palmas ritmadas, mobilizam o corpo e o espírito dos participantes, criando 

uma energia coletiva que reforça os laços entre os membros do grupo. 



40 
 

Do ponto de vista simbólico e estético, a festa é também um espaço de 

reconstrução identitária. Bártolo (2018) argumenta que o culto a Cosme e Damião se 

transforma em um “enredo urbano”, no qual a fé se mistura à vida cotidiana e às 

narrativas comunitárias. Na Estrela Dalva, a ornamentação colorida, as roupas brancas, 

os doces e brinquedos espalhados pelo salão traduzem a alegria de uma religiosidade 

que celebra a vida, o afeto e a solidariedade. Esse conjunto de símbolos materializa o 

encontro entre o sagrado e o popular, tornando o ritual um evento profundamente 

enraizado na cultura local. 

A análise das práticas observadas confirma o que Pimentel, Brito e Santana 

(2020) denominam de “potência afro-diaspórica”, a capacidade das religiões de matriz 

africana de preservar, reinventar e transmitir saberes ancestrais. A festa de Cosme e 

Damião na Tenda Espírita de Umbanda Estrela Dalva, portanto, não é apenas uma 

celebração devocional, mas também uma manifestação de resistência cultural e 

espiritual. Nela, a fé se traduz em doçura, partilha e alegria, reafirmando a importância 

da Umbanda como espaço de encontro, identidade e renovação simbólica. 

A partir das reflexões de (LIMA; LIMA, 2016), sobre a legitimidade e 

visibilidade da Umbanda em Teresina, é possível perceber que o processo de 

institucionalização dessa religião envolveu uma expansão significativa das práticas 

religiosas para espaços públicos, o que contribuiu para que a Umbanda ganhasse maior 

reconhecimento e aceitação social na região. Os autores destacam que as festas e 

celebrações em locais públicos foram essenciais para fortalecer a identidade dos 

praticantes e ampliar o alcance da religião, ao mesmo tempo em que enfrentavam os 

preconceitos e disputas políticas do período. Nesse contexto, a visibilidade 

proporcionada por esses eventos públicos não apenas legitimou a Umbanda, mas 

também garantiu a resistência cultural e a manutenção dos saberes religiosos afro- 

brasileiros diante das adversidades sociais e políticas da época. 

A dimensão estética da festa, marcada por cores vibrantes, músicas alegres e 

gestos espontâneos, também reflete o que Alencar (2023) chama de “trama de 

remendos”, uma composição plural de referências africanas, indígenas e católicas que 

se entrelaçam nas práticas religiosas afro-brasileiras. Na Tenda Estrela Dalva, essa 

mistura se manifesta na decoração do espaço, nas imagens de santos católicos lado a 

lado com símbolos dos Orixás e nas músicas que alternam português e iorubá. 

Essa convivência de elementos distintos revela a flexibilidade e a riqueza 

simbólica da Umbanda, uma religião que acolhe múltiplas formas de expressão do 



41 
 

sagrado. Pimentel, Brito e Santana (2020) defendem que as manifestações afro- 

diaspóricas devem ser compreendidas como atos de resistência cultural, nos quais os 

corpos e os rituais se tornam instrumentos de preservação da memória coletiva. 

Nessa perspectiva, a festa observada na Estrela Dalva assume também um 

caráter político, pois reafirma o valor das tradições negras e populares em um contexto 

ainda permeado por estigmas religiosos. Ao abrir suas portas à comunidade, a Tenda 

ressignifica o espaço urbano e religioso, transformando o terreiro em local de 

acolhimento, diálogo e afirmação da diversidade. 

Essa leitura encontra respaldo em Carvalho e Bairrão (2017), que interpretam 

a Umbanda como uma religião em constante negociação entre tradição e modernidade. 

A observação revelou que, embora a Tenda Estrela Dalva preserve fundamentos 

ritualísticos antigos — como o toque dos atabaques, a incorporação e o uso de ervas 

—, ela também se adapta a novas realidades sociais, adotando práticas inclusivas e 

valorizando o papel das mulheres e das novas gerações no culto. 

Essa flexibilidade é uma das forças da Umbanda contemporânea, permitindo 

que ela permaneça viva e significativa para diferentes públicos. A análise dos cânticos 

e dos pontos cantados da linha dos Erês mostra que a musicalidade atua como elemento 

de coesão espiritual e emocional. Alencar (2023) destaca que a dança e o canto, nas 

religiões afro-brasileiras, “são formas de narrar o invisível, de dar corpo às presenças 

espirituais” (p. 112). Durante a festa, os pontos dedicados aos Erês evocavam tanto 

alegria quanto respeito, criando um ambiente de profunda comunhão. Na festa de 

Cosme e Damião realizada na Tenda Estrela Dalva, foram cantados pontos para abrir 

a gira de Erês, tais como: 

 

1- MENINA DO MARACUJÁ 

eu sou menina do maracujá 

Eu sou menina do maracujá 

Se meu vestido faz uma rosa 

Eu também sou rosa do maracujá 

 

 

2- PONTO DAS CRIANÇAS 

Papai me mande um balão 

Com todas as crianças que tem lá no céu 



42 
 

Tem doce papai, tem doce papai 

Tem doce lá no jardim 

 

Essa musicalidade reforça a pedagogia da leveza que caracteriza a linha das 

crianças espirituais, onde a fé se expressa por meio da espontaneidade e da ternura. 

Por fim, a observação permitiu constatar que a festa de Cosme e Damião na Tenda 

Espírita Estrela Dalva extrapola a dimensão ritual e se converte em um evento de 

integração social. A presença de crianças, famílias e moradores do entorno reforça o 

caráter comunitário da celebração, que se torna um espaço de partilha e solidariedade. 

Conforme Dias (2013), a “doçura” presente nessas celebrações é também uma 

metáfora da convivência social e do desejo de harmonia, constituindo um símbolo da 

esperança em meio às desigualdades e preconceitos. Dessa forma, a análise dos dados 

observados permite compreender que a festa de Cosme e Damião, mais do que um 

evento religioso, é uma expressão da força da Umbanda como religião de amor, 

inclusão e resistência. 

A Estrela Dalva reafirma, em cada doce oferecido e em cada canto entoado, a 

continuidade de uma tradição que celebra a vida e o coletivo, mantendo viva a herança 

espiritual afro-brasileira e sua capacidade de transformar fé em gesto e espiritualidade 

em ação comunitár



43 
 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

A análise da festa de Cosme e Damião na Tenda Espírita de Umbanda Estrela 

Dalva evidenciou um conjunto rico e plural de significados que transcendem o âmbito 

estritamente religioso. Para mim, enquanto historiadora e pesquisadora, essa 

celebração representa uma manifestação viva de fé, solidariedade e identidade cultural, 

reforçando a Umbanda como um espaço de resistência e valorização das tradições afro- 

brasileiras. Observar a Tenda Estrela Dalva me possibilitou compreender que, além de 

preservar princípios espirituais, ela se mostra aberta às transformações sociais 

contemporâneas, evidenciadas pela festa de Cosme e Damião, na qual a presença dos 

Erês e a distribuição de doces simbolizam a união entre o sagrado e o humano. Os 

rituais cotidianos, os cantos, os gestos e as oferendas que presenciei são formas 

palpáveis de gratidão e esperança, reafirmando para mim o valor da fé enquanto prática 

coletiva e vital. Notavelmente, a importância da linha dos Erês na renovação das 

energias no terreiro foi um aprendizado fundamental, ressaltando o papel do riso, dos 

sons e das cores como elementos que traduzem a força e a vitalidade da espiritualidade 

umbandista em ação. 

Além disso, a festa atua como um momento crucial para a reafirmação da 

identidade coletiva, promovendo a integração e o pertencimento da comunidade local. 

Essa experiência me ensinou que a Umbanda Estrela Dalva não está confinada ao 

terreiro, mas irradia seu significado estético, simbólico e social para todo o seu 

entorno, mostrando como o sagrado e o profano se entrelaçam para fortalecer vidas e 

relações. Essa visão pessoal reforça a concepção da Umbanda como uma religião 

inclusiva de amor, diversidade e transformação social, cuja espiritualidade se 

manifesta na alegria e na partilha. 

O estudo mostrou que a linha dos Erês ocupa um papel especial dentro da casa, 

não apenas pela doçura e alegria que transmite, mas pela função simbólica de renovar 

as energias e fortalecer os vínculos entre os praticantes. O riso das crianças, os sons 



44 
 

dos atabaques e o colorido das oferendas traduzem a força vital que sustenta o terreiro, 

onde a espiritualidade é vivida de forma participativa e sensível. A simplicidade das 

ações carrega profundos valores éticos e espirituais, reafirmando a importância da 

pureza e da bondade como princípios universais. 

A festa, além de seu caráter religioso, mostrou-se um momento de reafirmação 

da identidade coletiva. O envolvimento da comunidade local evidencia que a Umbanda 

não se limita ao espaço físico do terreiro, mas irradia sua influência para o entorno, 

promovendo integração, solidariedade e pertencimento. A partilha dos alimentos e 

doces é, ao mesmo tempo, um gesto de fé e um ato social que simboliza a união entre 

espiritualidade e vida cotidiana. 

Outro aspecto relevante observado é a dimensão estética e simbólica presente 

em cada detalhe da celebração. As cores, as músicas e as danças não são apenas 

adereços festivos, mas expressões de uma linguagem própria, na qual o corpo, o som 

e o movimento se tornam meios de comunicação com o sagrado. Essa estética da 

alegria confere à festa um caráter único, em que o riso e a emoção se transformam em 

instrumentos de elevação espiritual. 

A festa de Cosme e Damião na Tenda Espírita Estrela Dalva reafirma o papel 

da Umbanda como religião de amor, diversidade e inclusão. Sua força está na 

capacidade de unir pessoas em torno de valores comuns, de promover a paz e de 

celebrar a vida em todas as suas formas. O terreiro, ao abrir suas portas e corações à 

comunidade, faz do sagrado uma experiência acessível e transformadora, mostrando 

que a espiritualidade, quando vivida com alegria e partilha, se torna um caminho de 

renovação e esperança para todos. 

Ao longo do desenvolvimento desta pesquisa, como historiadora, pude 

aprofundar significativamente minha compreensão sobre o caráter histórico da 

Umbanda, percebendo que sua formação não é um simples fenômeno religioso, mas 

um retrato da complexa trajetória cultural e social do Brasil. Esse processo histórico 

revela como a Umbanda se constituiu a partir de múltiplos encontros e sincretismos 

entre povos africanos, indígenas e europeus, refletindo resistências e adaptações frente 

às desigualdades e repressões. O que mais me impactou foi reconhecer a Umbanda 

como uma religião viva, que carrega camadas de história e memória coletiva, 

materializadas nas práticas, rituais e identidades que expressam tanto a ancestralidade 

quanto as transformações presentes. 



45 
 

Essa aprendizagem reforçou a importância de considerar o contexto histórico 

para entender não apenas a religião em si, mas também seu papel social e cultural na 

construção da identidade afro-brasileira. A partir dessa visão, pude valorizar ainda 

mais a riqueza e a relevância da Umbanda para o cenário religioso nacional e para a 

história do nosso povo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

ALENCAR, Robert Rodrigues de. Dança de encantados: uma trama de remendos: o 

terecô na cidade de Teresina-PI. 2023. 

BÁRTOLO, Lucas. Cosme e Damião: o enredo de uma cidade. Ponto Urbe. Revista 

do núcleo de antropologia urbana da USP, n. 23, 2018. 

 

BAPTISTA, Eveline Rodrigues; ALEXANDRE, Vagner. Uma leitura psicossocial 

do fenômeno da mediunidade de umbanda. Psicologia & Sociedade, Uberlândia, v. 

31, e25312, 2019. 

BRITTO, Leonardo Lucas; SOUZA, Sérgio Luiz de. Entre práticas e saberes: 

incorporação de encantados na Umbanda. Revista Labirinto, Porto Velho, v. 28, n. 1, 
p. 129-142, 2018. 

CANCELLO, Ana Paula de Oliveira; ALVES, Luciana Ferreira; SOUZA, Janayna 

Freitas de. Pesquisas e relatos das culturas infantis no Brasil. 2021. Disponível em: 

https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/78513549/18997-libre.pdf. Acesso em: 24 

nov. 2025. 

 

CARVALHO, Juliana Barros Brant; BAIRRÃO, José Francisco Miguel Henriques. 

Fios da razão: tradição e pluralidade na umbanda em Pontal. Interação em 

Psicologia, v. 21, n. 2, 2017. 

CASTANHA, Taísa Domiciano. Práticas alimentares na umbanda e na quimbanda 

norte mineira. Religião & Sociedade, v. 45, n. 1, p. e450105, 2025. 

 

DIAS, Júlio Cesar Tavares. As origens do culto de Cosme e Damião. Sacrilegens, v. 

11, n. 1, 2014. 

DIAS, Júlio César Tavares. Cosme e Damião entre o amargo e o doce: tensões e 

aproximações no campo religioso brasileiro. Editora Dialética, 2024. 

 

DIAS, Júlio César Tavares. UM SIMPLES DOCE. Perspectivas Sociais, n. 1, 2013. 

DINIZ, Edson Soares. Um terreiro de Umbanda em Belém do Pará. Revista do 

Instituto de Estudos Brasileiros, v. 17, p. 7-17, 1975. 

https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/78513549/18997-libre.pdf


47 
 

FARIAS, Ariany; WEBER, Regina. Narrativas e histórias sobre a umbanda em 

Teresina. PLURA, Revista de Estudos de Religião/PLURA, Journal for the 

Study of Religion, v. 12, n. 2, p. 101-121, 2021. 

FREITAS, Morena Barroso Martins de. Comida de Criança: doces (e) ibejadas da 

umbanda. Religião & Sociedade, v. 42, n. 2, p. 67-91, 2022. 

 

JORGE, Luiz Antônio. Religiões no Brasil: diversidade e complexidade. São Paulo: 

Contexto, 2013. 

LOPES, Rodrigo Barbosa. Terreiros: Um estudo sobre a umbanda como prática 

social. Anais do XXVI Simpósio Nacional de História – ANPUH, São Paulo, julho 

2011. 

LIMA, Sabrina Verônica Gonçalves; LIMA, Solimar Oliveira. Umbanda: 

legitimidade e celebração. A experiência da religião afro-brasileira em Teresina (PI) 

na década de 1970. INFORME ECONÔMICO (UFPI), v. 36, n. 1, 2016. 

MARTINS, Giovani. Umbanda de Almas e Angola: ritos, magia e africanidade. 

ICONE EDITORA LTDA, 2011. 

 

MENEZES, Renata; FREITAS, Morena; BÁRTOLO, Lucas (orgs.). Doces Santos: 

devoções a Cosme e Damião. Rio de Janeiro: Museu Nacional, Universidade Federal 

do Rio de Janeiro, 2020. p. 13-19. Disponível em: 

https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/15413/3/9786557290064.pdf. Acesso 

em: 24 nov. 2025. 

NASCIMENTO, Luisa Mahin. No dia da festa dele...: Culto doméstico a Cosme e 

Damião em Cachoeira/Bahia. Novos Debates, v. 3, n. 1-2, p. 11-19, 2017. 

NASCIMENTO, Luísa Mahin Araújo Lima do. No dia da festa dele... Culto 

doméstico a Cosme e Damião em Cachoeira / Bahia. 2016. Dissertação (Mestrado 

em Ciências Sociais) — Universidade Federal do Recôncavo da Bahia, Cachoeira, 

2016. Disponível em: 

https://ufrb.edu.br/pgcienciassociais/images/Disserta%C3%A7%C3%A3o_Lu 

%C3%ADsa_Mahin.pdf. Acesso em: 24 nov. 2025. 

 

NEGRÃO, Lísias Nogueira. A Umbanda como expressão de religiosidade popular. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1979. 

ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: Brasiliense, 

1994. 

 

PIMENTEL, Claudio Santana; DA COSTA BRITO, Ênio José; DA SILVA 

SANTANA, Ursulina Maria. Os estudos afro-diaspóricos no Brasil: levantamento de 

dissertações II (2010-2017). identidade!, v. 24, n. 2, p. 32-68, 2020. 

 

RIET, Roni. A Umbanda Antes de Zélio Fernandino de Moraes. [S.l.]: [s.n.], 2025. 

212 p. Disponível em: https://loja.uiclap.com/titulo/ua97679/. Acesso em: 23 nov. 

2025. 

https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/15413/3/9786557290064.pdf
https://ufrb.edu.br/pgcienciassociais/images/Disserta%C3%A7%C3%A3o_Lu%C3%ADsa_Mahin.pdf
https://ufrb.edu.br/pgcienciassociais/images/Disserta%C3%A7%C3%A3o_Lu%C3%ADsa_Mahin.pdf
https://loja.uiclap.com/titulo/ua97679/


48 
 

 

RIVAS NETO, Joaquim. Cosmologia e prática religiosa na Umbanda. Salvador: 

EDUFBA, 2015. 

ROHDE, Bruno Faria. A umbanda tem fundamento, e é preciso preparar: abertura e 

movimento no universo umbandista. 2010. Dissertação (Mestrado em Ciências 

Sociais) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2010. 

SCÁRABELO, Maria. Umbanda contemporânea e identidades culturais. São Paulo: 

Annablume, 2020. 

 

SILVA, Reginaldo Conceição da. Na gira da umbanda": exercício etnográfico 

sobre expressões de afro-religiosidade na “fronteira” e no Terreiro da Cabocla 

Jurema em Tabatinga, Amazonas. 2025. Disponível em: 

https://repositorio.uema.br/handle/123456789/430. Acesso em: 23 nov. 2025. 

 

TRAVASSOS, Luiz Eduardo Panisset et al. A Gruta de São Cosme e Damião e a 

Umbanda, Cordisburgo, Minas Gerais. Pesquisa em Turismo e Paisagens 

Cársticas, v. 1, n. 2, p. 165-172, 2008. 

VELHO, Octávio. Globalização: antropologia e religião. Mana, Rio de Janeiro, v. 3, 

n.1,p.738abril.1997.Disponívelem:https://www.scielo.br/j/mana/a/fskvjb6LX7ZgZ 

7NKFxdMWTk/?format=html&lang=pt. Acesso em: 24 nov. 2025. 

VERGER, Pierre. Os orixás. Salvador: Corrupio, 1995. 

VIEIRA, Carlos. Teologia das entidades umbandistas. São Paulo: Loyola, 2016. 

https://repositorio.uema.br/handle/123456789/430
https://www.scielo.br/j/mana/a/fskvjb6LX7ZgZ7NKFxdMWTk/?format=html&lang=pt
https://www.scielo.br/j/mana/a/fskvjb6LX7ZgZ7NKFxdMWTk/?format=html&lang=pt

	TERESINA-PI 2025
	RESUMO
	ABSTRACT
	CAPÍTULO 1: COSME E DAMIÃO E A TRADIÇÃO UMBANDISTA
	CAPÍTULO 2: A FESTA DE COSME E DAMIÃO NA TENDA ESPÍRITA DE UMBANDA ESTRELA DALVA
	CAPÍTULO 3 – ANÁLISE E INTERPRETAÇÃO DOS DADOS OBSERVADOS
	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS

