
 UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PIAUI  

 CAMPUS HEROIS DO JENIPAPO  

 LICENCIATURA EM PEDAGOGIA  

 LOUIS LENNE SOUSA LIMA  

CRIANÇAS, AXÉ E EDUCAÇÃO: AS TRADIÇÕES ORAIS COMO ELO DE   
CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE CULTURAL INFANTIL  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 CAMPO MAIOR-PI  

 2024  

 



 

 LOUIS LENNE SOUSA LIMA  

CRIANÇAS, AXÉ E EDUCAÇÃO: AS TRADIÇÕES ORAIS COMO ELO DE  
CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE CULTURAL INFANTIL  

 Trabalho  de  Conclusão  de  Curso  apresentado  à  
banca  examinadora  como  requisito  parcial  

obrigatório  para  a  obtenção  do  título  de  
Licenciada em Pedagogia.  

 Orientador:  Prof.  Dr.  Marcos  Vinicio  de  
Santana Pereira  

 CAMPO MAIOR-PI  

 2024  

 2  



 

 LOUIS LENNE SOUSA LIMA  

 CRIANÇAS, AXÉ E EDUCAÇÃO: AS TRADIÇÕES ORAIS COMO ELO DE  

 CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE CULTURAL INFANTIL  

 Trabalho  de  Conclusão  de  Curso  apresentado  à  
banca  examinadora  como  requisito  parcial  

obrigatório  para  a  obtenção  do  título  de  
Licenciada em Pedagogia.  

 Orientador:  Prof.  Dr.  Marcos  Vinicio  de  
Santana Pereira  

 Monografia aprovada em __/____/____ 

 BANCA EXAMINADORA  

 _________________________________________________________ 

( Orientador)  

_________________________________________________________ 

( Examinadora 1)  

 _________________________________________________________ 

( Examinadora 2)  

 3  



 

 

 4  



 

DEDICATÓRIA  

 Dedico  este  trabalho  com  profunda  reverência  aos  povos  
ancestrais  ,  cujas  culturas  ricas  e  conhecimentos  milenares  
continuam  a  inspirar  e  enriquecer  o  mundo  até  os  dias  de  
hoje.  Suas  histórias  de  resistência,  sabedoria  ancestral  e  
contribuições  extraordinárias  merecem  ser  celebradas  e  
preservadas.  Que  este  trabalho  sirva  como  uma  pequena  
homenagem  à  sua  grandeza  e  como  um  tributo  à  sua  
eterna  influência  na  construção  de  um  futuro mais justo e 
inclusivo.  

 5  



 

 AGRADECIMENTOS  

Nunca  fui  boa  com  palavras,  especialmente  quando  se  trata  de  expressar  

sentimentos profundos.  Mas  hoje,  mais  do  que  nunca,  sinto  a  necessidade  e  a  gratidão  

de  reconhecer  cada  pessoa e força que me trouxeram até este momento significativo da 

minha vida.  

 Primeiramente,  agradeço  aos  orixás  por  sua  presença  e  orientação  ao  longo  

desta jornada.  Meu  Pai  Oxalá,  obrigada  por  iluminar  meu  caminho  com  sua  sabedoria  

eterna.  À  minha  Mãe  Iansã,  por  ensinar-me  a  resistir  como  os  ventos  que  moldam  

montanhas.  A  Exu,  por  abrir  os  caminhos  e  mostrar-me  que  todos  os  desafios  podem  

ser  superados.  Oxum,  por  acalmar  meu  coração  nos  dias  de  tempestade.  Xangô,  por  

revelar-me  a  justiça  verdadeira  que  nunca  falha.  A  Nanã  Buruquê,  por  conectar-me  à  

força  ancestral  que  sustenta  minha  identidade.  A  Omolu,  por  curar  minhas  dores  e  

fortalecer  meu  espírito  nas  horas  difíceis.  E  a  Oxóssi e Ogum, por seus ensinamentos que 

fortaleceram meu caráter e determinação.  

Meus  sinceros  agradecimentos  aos  professores  que  foram  luzes  orientadoras  ao  

longo desta  jornada  acadêmica.  Professor  Marco  Vinício,  sua  orientação  não  foi  apenas  

acadêmica,  mas  também  um  farol  de  inspiração  que  iluminou  meu  caminho.  Suas  

palavras  de  sabedoria  e  seu  apoio  constante  foram  fundamentais  para  minha  descoberta  

pessoal  e  crescimento  intelectual.  Professora  Rebeca,  sua  crença  na  minha  pesquisa  

desde  o  primeiro  dia  significou  mais  do  que  palavras  podem  expressar.  Seu  

encorajamento  e  apoio  me  deram  a  confiança  necessária para perseguir meus objetivos 

com determinação e paixão.  

 A  vocês,  professores,  sou grata  não  apenas  ao conhecimento  adquirido,  mas  

também  a capacidade  de  ver  além  das  páginas  dos  livros  e  abraçar  desafios  com  

coragem.  Cada  lição  aprendida  em  suas  salas  de  aula  foi  um  passo  em  direção  ao  

meu  futuro,  moldando  meu  pensamento crítico e preparando-me para os desafios que ainda 

virão.  

À  minha  amada  família,  cada  passo  que  dei  até  este  momento  foi  moldado  

por  vocês, pelas  memórias  compartilhadas  e  pelo  amor  incondicional  que  sempre  me  

cercou.  Cada  lembrança  da  minha  infância  é  um  tesouro  precioso  que  moldou  minhas  

raízes  e  definiu  minha identidade.  

 6  



 

Papai,  obrigado  por  ser  meu  exemplo  de  sabedoria  e  integridade.  Sua  

orientação  e apoio  foram  a  base  sólida  que  sustentou  meus  sonhos  e  aspirações.Mamãe,  

sua  força  e  ternura  são  um  farol  que  ilumina  meu  caminho  nos  momentos  mais  

sombrios.  Seu  amor  incondicional  é a âncora que me mantém firme quando tudo parece 

incerto.  

 À  minha  família,  este  agradecimento  não  é  apenas  por  estar  presente  em  

momentos especiais,  mas  por  ser  a  base  que  me  fortaleceu  em  tempos  difíceis.  Seu  

amor  e  apoio  inabaláveis são o motivo pelo qual eu posso seguir em frente com confiança e 

determinação.  

Letícia  Maria ​ nossa  parceria  na  Uespi foi   um  presente  valioso.  Cada  momento 

compartilhado  foi  enriquecido  pela  presença  calorosa  de  vocês  e  pelo  apoio  mútuo  que  

nos  fortaleceu.  Em  meio  aos  desafios  acadêmicos,  a  amizade  de  vocês  foi  um  

bálsamo,  e  suas  palavras  de  incentivo  foram  como  luzes  que  iluminaram  os  momentos  

mais  difíceis  desta  jornada.  Guardarei  com  imenso  carinho  todas  as  experiências  

compartilhadas,  pois  vocês  foram não apenas colegas, mas partes essenciais do meu 

crescimento pessoal e acadêmico.  

Neste  momento,  as  lágrimas  escorrem  dos  meus  olhos,  Louis  Lenne.  Quero  te  

dizer, com  todo  o  coração,  que  conseguimos.  Aquela  garota  de  vinte  anos  atrás,  cheia  

de  sonhos  e  incertezas,  agora  está  aqui,  olhando  para  trás  e  vendo  cada  passo  que  

nos  trouxe  até  este  momento.  

 Cada  desafio  que  enfrentamos,  cada  obstáculo  que  superamos,  foi  uma  prova  

de nossa  determinação  e  força.  Lembra  dos  dias  em  que  duvidamos  se  chegaríamos  até  

aqui?  Hoje  posso  te  assegurar  que  não  só  chegamos,  mas  também  encontramos  um  

propósito  profundo em tudo o que fazemos.  

 Os  sonhos  que  você  um  dia  imaginou  não  estão  adormecidos,  mas  estão  se 

transformando  em  conquistas  reais.  Descobrimos  nossa  paixão  pelos  estudos,  algo  que  

sempre  esteve  latente  em  nós.  Foi  na  nossa  fé,  no  berço  de  nossa  religião,  que  

encontramos  a  inspiração para ir além desta graduação.  

 Cada  pessoa  que  cruzou  nosso  caminho,  cada  apoio  recebido,  contribuiu  para 

nossa jornada.  Sinto  uma  gratidão  imensa  por  todos  que  estiveram  ao  nosso  lado,  

fortalecendo-nos  nos momentos difíceis e celebrando conosco nas vitórias.  

 7  



 

 Louis  Lenne,  querida  menina  de  seis  anos  atrás,  isso  é  para  você.  Cada  

passo  que  dei foi  guiado  pelo  desejo  de  te  fazer  orgulhosa.  Sempre  foi  por  você.  

Agora  é  a  hora  de  alçar  voos ainda mais altos, porque o futuro que tanto sonhamos está à 

nossa espera.  

 8  



 

 RESUMO  

 A  educação,  entendida  aqui  de  forma  ampla  e  humanizada,  é  vista  como  um  

fenômeno  social  que  transcende  a  transmissão  de  conhecimentos,  incluindo  valores  

morais  e  éticos.  Nos  terreiros  de  umbanda,  a  tradição  oral,  marcada  por  heranças  

africanas,  é  fundamental  na  transmissão  de  conhecimentos,  memórias  e  na  formação  da  

identidade  cultural.  Embora  pouco  reconhecida  como  prática  educativa,  a  oralidade  

desempenha  um  papel  significativo  na  constituição  dos  sujeitos.  Este  trabalho  tem  

como  objetivo  compreender  as  tradições  orais  em  terreiros  de  umbanda  e  seu  papel  na  

construção  da  identidade  cultural  da  criança.  Partindo  de  experiências  pessoais  e  

relações  estabelecidas  nesse  contexto  religioso,  a  pesquisa  visa  investigar  como  

ocorrem  os  processos  da  tradição  oral,  o  papel  das  crianças  na  produção  dos  saberes  

étnicos  e  o  impacto  da  oralidade  na  identidade  cultural  infantil.  A  pesquisa  adota  uma  

abordagem  bibliográfica  para  investigar  o  tema,  destacando  a  importância  de  ampliar  

os  estudos  sobre  as  práticas  educativas  nos  terreiros  de  umbanda  em  um  contexto  de  

intolerância  religiosa.  Conclui-se  que  este  estudo  contribui  para  uma  compreensão  mais  

profunda  desses  processos  educativos,  promovendo  uma  reflexão  sobre  a  identidade  

cultural  e  incentivando  o  reconhecimento das heranças africanas na sociedade.  

 Palavras-chave:  Tradição oral, Umbanda, Identidade  cultural, Educação, Crianças.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 9  



 

 ABSTRACT  

 Education,  understood  here  in  a  broad  and  humanized  sense,  is  seen  as  a  social  

phenomenon  that  transcends  the  transmission  of  knowledge,  encompassing  moral  and  

ethical  values.  In  Umbanda  temples,  oral  tradition,  marked  by  African  heritage,  is  

fundamental  in  transmitting  knowledge,  memories,  and  shaping  cultural  identity.  

Despite  being  little  recognized  as  an  educational  practice,  orality  plays  a  significant  

role  in  shaping  individuals.  This  study  aims  to  understand  oral  traditions  in  Umbanda  

temples  and  their  role  in  constructing  children's  cultural  identity.  Drawing  from  

personal  experiences  and  relationships  established  in  this  religious  context,  the  research  

investigates  how  oral  traditions  unfold,  the  role  of  children  in  producing  ethnic  

knowledge,  and  the  impact  of  orality  on  children's  cultural  identity.  The  study  employs  

a  bibliographic  approach  to  explore  the  topic,  emphasizing  the  importance  of  

expanding  studies  on  educational  practices  in  Umbanda  temples  within  a  context  of  

religious  intolerance.  It  concludes  that  this  research  contributes  to  a  deeper  

understanding  of  these  educational  processes,  fostering  reflection  on  cultural  identity  

and  promoting  recognition  of  African heritage in society.  

 Keywords:  Oral tradition, Umbanda, Cultural identity,  Education, Children.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 10  



 

 LISTA DE IMAGENS  

 Figura 1 -Oxum                                                                                                                        13  

 Figura 2 -Xangô                                                                                                                       19  

 Figura 3 -Nanã Buruquê                                                                                                           31  

 Figura 4 -Oxalá                                                                                                                        42  

 Figura 5 -Iansã                                                                                                                         47  

 Figura 6 -Iemanjá                                                                                                                     61 

 11  



 

 SUMÁRIO  
1​ INTRODUÇÃO                                                                                                      ​    14 

2​ TERREIROS DE UMBANDA: ESPAÇOS DE EDUCAÇÃO E TRADIÇÃO  

 HISTÓRICA ​  20  

2.1​ Construção Histórica da Umbanda no Brasil: Sincretismo, Hibridismo e Resistência  

Cultural ​  20  

2.2​ Educação e Oralidade nos Terreiros de Umbanda: Tradição e Aprendizagem   ​    25  

3​ CRIANÇA, INFÂNCIA E TERREIRO: CONSTRUINDO RESISTÊNCIAS  

 ATRAVÉS DAS LENTES INFANTIS ​  33  

3.1​ Crianças como Protagonistas: Etnosaberes nos Terreiros de Umbanda ​                33  

3.2​ Tradições Orais na Umbanda: Construção da Identidade Cultural Infantil ​                37  

4  CAMINHOS METODOLÓGICOS: IDENTIDADE E TRADIÇÕES  ORAIS COMO  
FONTES DE SABEDORIA ​  43  

4.1 ​  Tipo de pesquisa quanto a abordagem ​  43  

4.2 ​  Tipo de pesquisa quanto aos objetivos ​  44  

4.3 ​  Tipo de estudo ​  44  

4.4 ​  Coleta de dados ​  45  

4.5 ​  Análise de dados ​  46  

4.6 ​  Cuidados éticos ​  46  

5  RESULTADOS E DISCUSSÕES: TRILHANDO CAMINHOS ENTRE  PRÁTICAS  
EDUCATIVAS E IDENTIDADE CULTURAL ​  49  

5.1 ​  Análise das Tradições Orais na Umbanda: Educação e Transmissão de Saberes ​  49  

5.2 ​  O Papel das Crianças na Produção dos Etnosaberes nos Terreiros de Umbanda: Uma  

 Análise ​  53  

5.3 ​  Narrativas que Constroem Identidades: O Papel da Oralidade na Identidade Cultural  

 Infantil dos Terreiros de Umbanda ​  57  

6    CONSIDERAÇÕES FINAIS ​  26  

 REFERÊNCIAS ​  26  

 12  



 

 

 INTRODUÇÃO  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 13  



 

 1 ​  INTRODUÇÃO  

A  Umbanda,  religião  brasileira  de  profunda  matriz  africana,  é  um  universo  

espiritual onde  as  tradições  orais  desempenham  um  papel  fundamental.  Nos  terreiros  

umbandistas,  a  oralidade  não  apenas  sobrevive,  mas  floresce  como  um  meio  sagrado  

de  transmissão  de  conhecimentos  ancestrais,  valores  morais  e  histórias  que  conectam  

os  praticantes  com  suas  raízes  culturais.  Por  meio  de  narrativas,  cânticos, rituais  e  

mitos  compartilhados  de  geração  em  geração,  as  tradições  orais  na  Umbanda  não  

apenas  preservam  a  memória  coletiva  dos  povos  africanos, mas também fortalecem a 

identidade cultural dos adeptos.  

Segundo  Marcuschi  (2001,  p.  21),  a  oralidade  seria  uma  prática  social  

interativa  para fins  comunicativos  que  se  apresenta  sob  várias  formas  ou  gêneros  

textuais  fundados  na  realidade  sonora:  ela  vai  desde  uma  realização  mais  informal  até  

uma  mais  formal  nos  vários  contextos  de  uso.  O  autor  destaca  que  a  oralidade  pode  

variar  de  contextos  informais  a  formais,  refletindo  uma  complexidade  que  vai  além  da  

comunicação  direta.  Nesse  sentido,  as  tradições  orais  na  Umbanda  não  apenas  

perpetuam  histórias  e  conhecimentos  ancestrais,  mas  também oferecem um meio dinâmico 

de construção identitária entre os praticantes.  

É  através  das  histórias  contadas,  dos  cânticos  entoados  e  dos  rituais  

compartilhados  que  as  tradições  orais  ganham  vida,  permeando  profundamente  a  

experiência  dos  praticantes  e,  especialmente,  das  crianças  que  crescem  nesse  ambiente.  

Desde  cedo,  as  crianças  nos  terreiros  de  Umbanda  são  imersas  em  um  ambiente  

educativo  único,  onde  a  oralidade  não  é  apenas um meio de comunicação, mas um 

veículo sagrado de preservação cultural.  

Elas  aprendem  não  apenas  sobre  os  ritos  e  crenças  da  religião,  mas  também  

sobre  a história  dos  antepassados,  mitos  fundadores  e  os  princípios  éticos  que  regem  

suas  comunidades.  A  oralidade,  nesse  contexto,  não  se  limita  a  transmitir  informações;  

ela  molda  identidades,  fortalece  laços  comunitários  e  oferece  um  caminho  para  que  as  

crianças  entendam e valorizem suas próprias raízes culturais.  

Este  estudo  visa  explorar  profundamente  como  as  tradições  orais  operam  nos 

terreiros  de  Umbanda,  examinando  de  que  maneira  essas  práticas  educativas  moldam  a  

identidade  cultural  infantil.  Ao  mergulhar  nesse  universo  rico  e  multifacetado,  

pretendemos  não  apenas  desvelar  os  processos  de  transmissão  oral  de  saberes,  mas  

 14  



 

também  destacar  a  importância  dessas  tradições  na  formação  de  uma  identidade  sólida  

e  resiliente  desde  a  infância.  

A  pesquisa  tem  como  objetivo  geral  compreender  como  as  tradições  orais  se 

manifestam  nos  terreiros  de  umbanda  e  como  atuam  na  formação  da  identidade  

cultural  das  crianças.  Para  alcançar  esse  propósito,  os  objetivos  específicos  incluem  

explorar  como  ocorrem  os  processos  de  transmissão  da  tradição  oral  nesses  espaços  

religiosos,  investigar  o  papel  das  crianças  na  produção  dos  etnosaberes,  e  analisar  o  

papel  da  oralidade  na  construção  da identidade cultural infantil.  

Antes  de  buscar  entender  as  inquietações  deste  trabalho,  é  necessário  pensar  o  

que  de fato  significa  a  educação.  A  educação  enquanto  fenômeno  social  não  deve  estar  

ligada  apenas  à  perspectiva  formal,  ou  seja,  ela  não  deve  se  respaldar  somente  no  

significado  de  englobar  a  educação  em  uma  atividade  direcionada  para  a  transmissão  

de  conhecimentos  ou  desenvolvimento  de  habilidades,  mas  sim  em  uma  educação  com  

um  viés  de  mão  dupla.  Uma  prática  que  venha  a  fomentar  uma  formação  mais  

humanizada,  embasada  nos  valores  morais  e  éticos,  um  ato  de  experiências  e  

conhecimentos  compartilhados  em  ambientes  educativos  formais e informais.  

Segundo  o  educador  Libâneo  (2010),  em  seu  livro  “Pedagogia  e  pedagogos,  

para quê?”,  a  educação  é  um  conjunto  de  ações,  processos,  influências,  estruturas  e  

vivências  cotidianas,  que  vêm  a  intervir  no  desenvolvimento  humano  dos  indivíduos  e  

grupos  em  sua  relação  ativa  com  o  meio  social  e  natural,  em  um  determinado  

contexto  de  relações  sociais  entre  grupos  e  classes  de  um  determinado  meio.  É  um  

fenômeno  plurifacetado,  ou  seja,  ocorre  em  muitos  lugares,  podendo  ser  

institucionalizados  ou  não  (Libâneo,  2010).  Diante  desse  conceito,  podemos  

compreender  que  a  educação  prepara  o  indivíduo  para  a  vida,  uma  formação 

humanizada seguindo os valores culturais de um determinado contexto social.  

Assim,  podemos  compreender  que  os  terreiros  de  umbanda  são  espaços  

cobertos  por processos  educativos  e  tais  processos  são  reflexos  dos  valores  culturais  

herdados  das  matrizes  africanas  que  perpetuam  no  espaço  sagrado  através  da  oralidade.  

É  uma  educação  baseada  nas  raízes ancestrais que é condicionada pela forma 

organizacional do lugar.  

Nos  terreiros  de  umbanda,  a  tradição  oral  é  marcante  nas  heranças  africanas,  

uma  vez que  seu  conhecimento  foi  passado  através  dela.  Através  desse  processo,  

 15  



 

propaga-se  o  conhecimento  do  passado,  a  sabedoria  dos  ancestrais  e  os  elementos  

responsáveis  pela  formação  da  identidade  cultural  dos  sujeitos  presentes  nesse  espaço.  

Entretanto,  ela  é  muito  mais  que  um  ato  comunicativo  estabelecido  entre  os  atores  

sociais  de  um  determinado  contexto.  Trata-se  de  uma  cultura  imaterial  responsável  por  

preservar  memórias,  tradições,  formação humana e identitária dos sujeitos.  

Embora  existam  estudos  voltados  para  as  tradições  orais,  muitos  estudiosos  

ainda não  permitem  o  reconhecimento  da  oralidade  como  processo  educativo  

responsável  pela  formação  humana  dos  sujeitos,  como  Silva  (2017)  em  sua  tese  

“Educação,  Resistências  e  Tradição  Oral:  a  transmissão  de  saberes  pela  oralidade  de  

matriz  africana  nas  culturas  populares, povos e comunidades tradicionais”.  

 “A  oralidade,  tanto  nas  culturas  populares  quanto  em  povos  e  
comunidades  tradicionais,  tem  sido  estudada  por  diversas  ciências  como  
a  antropologia,  a  história  e  a  literatura.  Entretanto,  os  estudos  e  
pesquisas  realizados  pela  área  da  Educação  ainda  não  permitem  
conhecer  e  compreender  a  oralidade  como  processo educativo para o 
constituir-se humano” (Silva, 2017, p. 14).  

Assim,  estes  escritos  procuram  mostrar  que  as  tradições  orais  são  um  processo 

educativo  vinculado  à  constituição  de  um  sujeito  enquanto  ser  humano.  É  nesse  

sentido  que  este  trabalho  apresenta  a  questão-problema  partindo  do  ponto  de  vista  que  

propõe  mostrar:  Como  ocorrem  as  tradições  orais  em  um  terreiro  de  umbanda  e  como  

atuam  na  construção  da  identidade cultural da criança?  

Em  busca  de  responder  aos  objetivos  e  à  questão-problema  apresentados,  a  

pesquisa trouxe  como  questões  norteadoras:  Como  ocorrem  as  tradição  oral  em  terreiros  

de  umbanda?  Qual  é  o  papel  das  crianças  de  terreiro  na  produção  dos  etnosaberes?  

Qual  é  o  papel  da  oralidade na construção da identidade cultural infantil?  

Na  perspectiva  metodológica,  foi  adotada  uma  abordagem  bibliográfica,  pois  

ela fornece  ferramentas  para  a  análise  e  as  respostas  necessárias  para  resolver  a  

questão-problema  desta  pesquisa,  assim  como  também  adquirir  novos  conhecimentos  

voltados  para  o  assunto  pesquisado.  Segundo  Gil  (2002)  em  seu  livro  Como  elaborar  

projetos  de  pesquisa,  a  pesquisa  bibliográfica  permite  ao  investigador  abranger  uma  

gama  ampla  de  fenômenos,  superando  limitações geográficas e temporais ao acessar 

informações dispersas e históricas:  

 [...]  a  principal  vantagem  da  pesquisa  bibliográfica  reside  no  fato  de  
permitir  ao  investigador  a  cobertura  de  uma  gama  de  fenômenos  muito  
mais  ampla  do  que  aquela  que  poderia  pesquisar  diretamente.  Essa  

 16  



 

vantagem  torna-se  particularmente  importante  quando  o  problema  de  
pesquisa  requer  dados  muito  dispersos  pelo  espaço.  Por  exemplo,  seria  
impossível  a  um  pesquisador  percorrer  todo  o  território  brasileiro  em  
busca  de  dados  sobre  população  ou  renda  per  capita;  todavia,  se  tem  à  
sua  disposição  uma  bibliografia  adequada,  não  tem  maiores  obstáculos  
para  contar  com  as  informações  requeridas.  A  pesquisa  bibliográfica  
também  é  indispensável  nos  estudos  históricos.  Em  muitas  situações,  
não  há  outra  maneira  de  conhecer  os  fatos  passados  se  não  com  base  
em  dados  bibliográficos."  (Gil,  2002, p. 3).  

 Esta  pesquisa  adota  uma  abordagem  bibliográfica  para  explorar  como  as  tradições  

 orais  se  manifestam  nos  terreiros  de  Umbanda  e  seu  papel  na  construção  da  

identidade  cultural  infantil.  A  metodologia  baseia-se  na  revisão  e  análise  crítica  da  

literatura  disponível  sobre  o  tema,  buscando  compreender  as  diferentes  perspectivas  

teóricas  e  empíricas  que  abordam  a  oralidade  na  religião  Umbanda.  A  escolha  por  

uma  abordagem  bibliográfica  permite  uma  investigação  aprofundada  das  tradições  orais  

como  práticas  educativas  e  sua  influência no desenvolvimento cultural das crianças nos 

contextos religiosos estudados.  

Na  presente  pesquisa,  adotou-se  uma  abordagem  qualitativa,  apropriada  para 

explorar  as  tradições  orais,  as  crianças  de  terreiro  e  a  identidade  cultural  na  Umbanda.  

Segundo  Gil  (2002)  e  Marconi  e  Lakatos  (2003),  essa  abordagem  permite  uma  

interação  dinâmica  com  o  objeto  de  estudo,  facilitando  uma  compreensão  detalhada  

dos  fenômenos  sociais  observados.  Optou-se  por  uma  pesquisa  exploratória  para  

garantir  proximidade  com  o  problema, formular hipóteses e desenvolver novos insights 

sobre o tema.  

Quanto  ao  tipo  de  estudo,  escolheu-se  um  estudo  bibliográfico,  fundamental  

para  a revisão  teórica  e  análise  interpretativa  das  tradições  orais  e  identidade  cultural  

das  crianças  de  terreiro.  A  coleta  de  dados  será  realizada  por  meio  de  artigos  

científicos,  teses  e  dissertações,  enquanto  a  análise  será  qualitativa,  focada  na  

interpretação  dos  conteúdos  encontrados  na  literatura revisada, visando compreender 

profundamente o objeto de estudo.  

Na  sociedade  contemporânea,  marcada  por  desafios  de  intolerância  e  

preconceito religioso,  os  estudos  sobre  as  práticas  educativas  nos  terreiros  de  umbanda  

são  frequentemente  pouco  divulgados,  resultando  em  uma  escassez  de  discussões  

acadêmicas  aprofundadas  sobre  as  tradições  orais  e  seu  impacto  na  formação  da  

identidade  cultural  infantil.  Esta  pesquisa  se  justifica  pela  necessidade  urgente  de  

explorar  e  documentar  as  tradições  orais  dentro  dos  terreiros  de  umbanda,  visando  

 17  



 

compreender  como  essas  práticas  educativas contribuem para a preservação cultural e 

transmissão de conhecimentos ancestrais.  

Existe  uma  lacuna  significativa  na  literatura  acadêmica  que  aborda  

detalhadamente as  dinâmicas  educativas  nos  terreiros  de  umbanda,  especialmente  no  

que  tange  à  oralidade  como  meio  de  formação  identitária  entre  as  crianças.  Ao  

investigar  profundamente  esse  fenômeno,  busca-se  não  apenas  ampliar  o  conhecimento  

científico  sobre  as  práticas  educativas  afro-brasileiras,  mas  também  promover  o  

reconhecimento  e  a  valorização  das  diversidades culturais presentes na sociedade 

brasileira.  

Além  de  contribuir  para  o  entendimento  acadêmico,  esta  pesquisa  visa  

sensibilizar para  a  importância  das  tradições  orais  na  umbanda  como  elementos  

fundamentais  na  construção  de  identidades  culturais  sólidas  e  resilientes  desde  a  

infância.  Ao  destacar  o  papel  educativo  dessas  práticas  dentro  dos  terreiros,  espera-se  

estimular  uma  reflexão  crítica  sobre  as  formas  de  educação  não  convencionais  e  

promover  uma  visão  mais  respeitosa  das  manifestações culturais e religiosas no contexto 

educacional contemporâneo.  

Assim,  este  estudo  não  apenas  preenche  uma  lacuna  de  pesquisa,  mas  também  

aspira a  promover  uma  maior  compreensão  e  valorização  das  práticas  educativas  nas  

comunidades  de terreiro, contribuindo para um diálogo mais aberto sobre a diversidade 

cultural no Brasil.  

Este  trabalho  apresenta  relevância  significativa  tanto  no  âmbito  acadêmico  

quanto social.  Academicamente,  busca-se  aprofundar  a  compreensão  sobre  os  processos  

educativos  em  espaços  não  escolares,  como  os  terreiros  de  umbanda,  investigando  seu  

papel  na  formação  da  identidade  cultural  infantil.  Isso  contribui  para  o  

desenvolvimento  de  abordagens  educativas  que  valorizem  e  fortaleçam  a  identidade  

cultural  das  crianças,  promovendo  um  ambiente educacional mais inclusivo e humanizado.  

Socialmente,  o  estudo  visa  ampliar  o  debate  sobre  as  práticas  educativas  nos  

terreiros de  umbanda,  frequentemente  negligenciados  pela  sociedade  em  geral.  Ao  

explorar  como  essas  práticas  influenciam  positivamente  o  reconhecimento  da  identidade  

cultural  e  o  senso  de  pertencimento  das  crianças  a  um  grupo  social,  pretende-se  

incentivar  o  respeito  pela  diversidade  cultural  e  a  valorização  das  heranças  africanas.  

Isso  pode  contribuir  para  uma  convivência  social  mais  harmoniosa  e  inclusiva,  

 18  



 

combatendo  estigmas  e  promovendo  uma  maior  compreensão  das  diferentes  

manifestações  religiosas  e  culturais  presentes  na  sociedade  brasileira.  

Este  estudo  é  organizado  em  seis  capítulos,  cada  um  abordando  aspectos  

cruciais  das tradições  orais  nos  terreiros  de  Umbanda  e  seu  impacto  na  formação  da  

identidade  cultural  infantil.  No  capítulo  um,  apresentamos  a  introdução,  

contextualizando  a  importância  do  tema  e  os  objetivos  da  pesquisa.  O  segundo  explora  

os  terreiros  de  Umbanda  como  espaços  de  educação  e  tradição  histórica,  incluindo  a  

construção  histórica  da  Umbanda  no  Brasil,  suas  práticas  educacionais  e  a  relação  

entre  educação  e  oralidade.  No  Terceiro,  discutimos  a  criança  e  a  infância  no  contexto  

dos  terreiros,  destacando  as  crianças  como  protagonistas  na  produção dos etnosaberes e 

na construção de suas identidades culturais.  

O  capítulo  quatro,  detalha  os  caminhos  metodológicos  adotados,  abordando  os  

tipos de  pesquisa  quanto  à  abordagem  e  objetivos,  o  tipo  de  estudo,  a  coleta  e  análise  

de  dados,  e  os  cuidados  éticos  envolvidos.  No  quinto  apresentamos  os  resultados  e  

discussões,  analisando  as  tradições  orais,  o  papel  das  crianças  na  produção  dos  

etnosaberes  e  o  impacto  das  narrativas  na  construção  da  identidade  cultural  infantil.  

Finalmente,  o  sexto  capítulo  traz  as  considerações  finais,  sintetizando  as  principais  

descobertas  e  sugerindo  direções  para  futuras  pesquisas.  As  referências  concluem  o  

trabalho,  listando  as  fontes  consultadas  e  utilizadas  ao  longo da pesquisa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 19  



 

 

 

 

 

 TERREIROS DE UMBANDA: ESPAÇOS DE EDUCAÇÃO E TRADIÇÃO  

 HISTÓRICA  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 20  



 

 2 ​  TERREIROS  DE  UMBANDA:  ESPAÇOS  DE  EDUCAÇÃO  E  TRADIÇÃO  

 HISTÓRICA  

A  presente  seção  examina  os  terreiros  de  Umbanda  como  espaços  essenciais  de 

educação  e  tradição  histórica.  Primeiramente,  aborda-se  a  construção  histórica  da  

Umbanda  no  Brasil,  enfatizando  o  sincretismo,  o  hibridismo  e  a  resistência  cultural  

que  caracterizam  sua  trajetória.  Em  seguida,  explora-se  o  terreiro  de  Umbanda  

enquanto  espaço  de  aprendizagem,  destacando  a  educação  como  fenômeno  social,  a  

educação  informal  e  as  práticas  educativas  presentes  nesses  ambientes.  Por  fim,  a  

importância  das  tradições  orais  nos  terreiros  de  Umbanda,  ressaltando  como  a  

oralidade  contribui  para  a  transmissão  e  perpetuação  dos  conhecimentos  culturais  e  

religiosos.  Ao  investigar  esses  aspectos,  a  seção  busca  oferecer  uma  compreensão  

profunda  de  como  os  terreiros  de  Umbanda  funcionam  como  verdadeiros  núcleos de 

educação e transmissão de saberes tradicionais.  

 2.1  Construção  Histórica  da  Umbanda  no  Brasil:  Sincretismo,  Hibridismo  e  

Resistência Cultural  

Para  entender  a  trajetória  histórica  da  Umbanda  no  Brasil,  é  fundamental 

contextualizar  seus  primeiros  indícios.  Essa  linha  do  tempo  revela  não  apenas  o  

racismo  estrutural  persistente  até  os  dias  atuais,  mas  também  a  discriminação  e  a  

negação  da  capacidade  do  negro  de  pensar,  agir,  ocupar  cargos  ou  espaços  públicos,  

muitas  vezes  rotulado  como  uma  raça  impura.  Assim  no  livro  “Educação,  

escolarização  e  identidade  negra:  10  anos  de  pesquisa  sobre  relações  raciais  no  

PPGE”,  por  da  sua  pesquisa  “O  negro  no  livro  didático  de  História  do  Brasil  para  o  

Ensino  Fundamental  II  da  rede  pública  Estadual  de  Ensino, no Recife”,  Branco (2010, 

p. 104) descreve  que:  

 Na  nossa  historiografia  oficial  [...]  não  há  o  reconhecimento  do  valor  
do  negro  como  um  construtor  e  participante  da  vida  brasileira.  Desde  
o  século  XV  que  a  nossa  história  é  permeada  pelo  sangue  e  o  
sacrifício  desses  humanos  que  foram  arrancados  de  sua  terra  e  de  sua  
origem,  transportados  como  “  bestas”  em  navios  tumbeiros,  tratados  
como  “coisas”  e  considerados  pela Igreja Católica como “sem almas”.  

O  processo  de  colonização  do  Brasil  foi  caracterizado  pela  presença  de  

diversas culturas,  porém  muitas  delas  foram  negligenciadas  pela  predominância  dos  

colonizadores  europeus,  que  impuseram  sua  cultura  ao  país  colonizado.  A  participação  

do  negro  na  história  brasileira  remonta  ao  século  XV,  quando  foi  introduzida  como  

 21  



 

mão  de  obra  escrava  durante  o  processo  de  colonização  europeiaA  participação  do  

negro  no  contexto  histórico  brasileiro  deu-se  através  do  processo  de  colonização  

europeia  com  a  necessidade  da  mão  de  obra  escrava no século XV.  

Segundo  Costa  (2013)  em  sua  tese  Umbanda,  uma  religião  sincrética  e  

brasileira,   às razões  que  levaram  à  substituição  da  mão  de  obra  escrava  indígena  pela  

africana  foram  justificadas  pela  pouca  resistência  física  dos  indígenas,  consequência  da  

exaustão  a  que  eram  submetidos  pelo  trabalho  escravo  e  pelas  diversas  doenças  

trazidas  pelos  europeus.  Entre  elas,  podem-se destacar a varíola, o sarampo, a gripe e 

outras enfermidades contagiosas.  

Esse  período  de  tráfico  de  escravos  africanos,  denominado  Diáspora  Negra,  

envolveu a  captura  e  venda  de  africanos  com  o  objetivo  de  suprir  a  demanda  por  mão  

de  obra  escrava.  Segundo  o  historiador  Nogueira  (2014),  em  seu  artigo  “Exu  no  'novo  

mundo':  o  processo  de  hibridação  cultural  da  umbanda  na  diáspora  africana” ,  esse  

período  diaspórico  permitiu  a  formação  de  novas  identidades  culturais,  que  por  sua  

vez  são  frutos  dos  processos  do  colonialismo.  É  diante  desse  contexto  na  história,  ou  

seja,  no  contato  e  na  troca  de  experiências culturais, emergiu uma nova identidade para os 

povos africanos no Brasil.  

A  busca  por  uma  nova  identificação  foi  causada  pelo  desejo  do  povo  negro  

em manter-se  em  uma  posição  onde  seriam  reconhecidos  como  sujeitos  participantes  do  

meio  social.  Essa  nova  identidade  refletia  tanto  seus  próprios  costumes  e  valores  

africanos  quanto  elementos culturais do homem branco, resultando em uma mescla cultural 

complexa.  

Uma  identidade  embasada  no  perfil  do  homem  branco,  refletindo  seus  

costumes  e valores,  tornando-se  assim  uma  identificação  híbrida  e  sincrética.  Diante  

desse  quadro  de  discriminação,  racismo,  construção  identitária  e  negação  de  uma  

cultura  divergente  daquilo  que  foi  imposto  pelos  colonizadores  europeus,  surgiram  os  

primeiros  indícios  de  manifestações  religiosas  africanas  que  conduziram  à  concretização  

da  umbanda  dos  dias  atuais. Uma umbanda marcada pelo hibridismo e pelo sincretismo 

religioso.  

Essas  duas  características  são  marcas  herdadas  do  processo  de  colonização.  

Segundo Costa  (2013,  p.  47),  “o  sincretismo  religioso  constitui  a  posição  de  elementos  

de  uma  dada  religião  que  são  estranhos  entre  si  mesmos,  e  que  podem  ser  advindos  

 22  



 

da  interação  de  elementos  trazidos  por  uma  outra  religião  ou  pelas  estruturas  sociais”.  

Ainda  segundo  Costa  (2013,  p.  51),  “o  hibridismo  consiste  na  junção  de  dois  

elementos  diferentes,  reunidos  de  forma  anômala  para  gerar  um  terceiro,  que  pode  

diminuir  ou  intensificar  as  características  dos  dois elementos originais e anteriores”.  

O  hibridismo  e  o  sincretismo  religioso  estão  intrinsecamente  ligados  aos  

primeiros indícios  da  Umbanda  na  era  colonial.  Esses  elementos  estão  associados  a  um  

branqueamento  dentro  dessa  matriz,  no  qual  o  negro,  em  busca  de  respeito,  incorporou  

valores  culturais  em  seus  hábitos  e  assimilou  elementos  cultuados  na  religião  com  a  

cultura  europeia,  como  uma  forma  de  evitar  violências  religiosas  ou  raciais.  Essas  

características  são  identificadas  como  formas  de  resistência  cultural  presentes  na  

Umbanda,  uma  estratégia  adotada  por  uma  cultura  subjugada para preservar seu legado 

até os dias atuais.  

Os  primeiros  indícios  acerca  de  práticas  religiosas  afro-brasileiras  remontam  à 

cerimônia  dos  Calundus  no  século  XII.  Os  Calundus,  conforme  descrito  por  Costa  

(2013),  caracterizam-se  por  serem  uma  religião  baseada  no  sincretismo,integrando  

elementos  ameríndios,  católicos  e  africanos  em  sua  formação.  Essa  prática  religiosa  

tinha  a  finalidade  de  praticar  a  caridade  em  forma  de  tratamento  para  pessoas  

enfermas  através  de  processos  de  cura, questões amorosas e até mesmo profissionais.  

O  caso  mais  famoso  de  Calundu  no  Brasil  colonial  foi  o  de  Luzia  Pinta.  

Segundo  Simas  (2021)  em  seu  livro  Umbandas:  Uma  história  do  Brasil  retrata  como  

ocorreu  o  caso  de  calundu no final da década de 1730. O autor afirma que:  

 “Sobre  Luzia  Pinta,  sabe-se  que  aos  12  anos  de  idade  já  era  
escravizada  em  Angola,  de  onde  veio  para  o  Brasil.  Segundo  
testemunhas,  nas  cerimônias  do  calundu  de  Sabará,  Luzia  se  vestia  
com  saias  brancas,  usava  trufas  e  panos  de  cabeça,  eventualmente  
dançava  com  espadim  nas  mãos  e  ainda  enfeitava  a  cabeça  usando  
uma  espécie  de  grinalda  de  penas  e  penachos  de  aves.  Acompanhada  
por  pessoas  que  cantavam  e  tocavam  timbales  e  atabaques  pequenos  
Luzia  entrava  em  transe  –  segundo  o  inquérito  “ficava  fora  de  seu  
juízo”  –,  fazia  mesuras  e  cortesias  para  saudar  os  presentes  e  
começava  a  cuidar  das  pessoas  que  estavam  doentes,  indicando  que  
tipos  de  remédios  deveriam  ser  feitos  e  tomados  para  cada  problema  
de  saúde.”  (  Simas,  2021,  p. 27)  

Assim,  diante  das  afirmações  acima,  podemos  definir  as  práticas  do  Calundu  

como um  ritual  que  envolve  quatro  elementos  centrais:  a  dança,  o  som  dos  atabaques  

e  do  timbale,  os  rituais  de  cura  e  o  transe  apresentado  pelos  praticantes  dessa  

cerimônia.  Tais  práticas  religiosas  visavam  a  caridade,  oferecendo  tratamento  para  

 23  



 

pessoas  enfermas  por  meio  de  processos de cura, além de abordar questões amorosas e 

profissionais.  

A  etapa  seguinte  acerca  da  formação  de  um  novo  segmento  religioso  derivado  

do  Calundu  ocorreu  no  século  XIX  e  é  uma  religião  afrodescendente.  Trata-se  de  uma  

matriz  afro-brasileira,  que,  por  se  derivar  do  Calundu,  possui  em  sua  estrutura  

elementos  afros,  kardecistas,  católicos  e  indígenas.  De  acordo  com  Costa  (2013),  a  

Cabula  possuía  caráter  secreto,  hermético  e  com  pensamentos  revolucionários  em  

desejo  de  libertação  do  negro  da  escravidão no período do Brasil Colônia.  

O  registro  mais  antigo  que  retrata  essa  religião  foi  escrito  pelo  bispo  católico  

Dom  João  Batista  Corrêa  Nery.  Trata-se  de  uma  carta  que  descreve  os  rituais  da  

religião.  Esse  registro  foi  resgatado  e  apresentado  pelo  antropólogo  Rodrigues  (1988)  

em  sua  obra  Os  africanos  no  Brasil .  Os  escritos  evidenciam  uma  visão  negativa  do  

ritual,  retratando  a  Cabula  como  um  movimento  prejudicial  devido  à  sua  apropriação  

de  elementos  católicos.  Eles  também  revelam  aspectos  estruturais  da  religião,  como  a  

hierarquização,  sessões  organizadas  em casas ou nas matas, uso de cantigas, velas e 

defumação, entre outros (Rodrigues, 1998).  

Esses  elementos  da  cerimônia  do  Calundu  e  da  Cabula  refletem-se  na  

estrutura religiosa  atual  da  Umbanda  no  Brasil.  Elementos  como  hibridismo  e  

sincretismo,  o  uso  do  ojá,  vestimentas  brancas,  pontos  cantados,  sons  de  atabaques,  

processos  de  cura,  e  a  presença  de  altares  com  figuras  do  culto  religioso  foram  

herdados  dos  cultos  do  Calundu  e  da  Cabula  na era colonial brasileira.  

Diante  dos  expostos  acima,  pode-se  afirmar  que  o  culto  dos  Calundus  e  da  

Cabula foram  os  precursores  das  matrizes  afro-brasileiras,  ou  seja,  essas  cerimônias,  

embora  sofressem  perseguições  e  fossem  obrigadas  a  sincretizar  sua  forma  de  cultuar,  

foram  a  fase  inicial para a formação da Umbanda atual.  

No  início  do  século  XX,  surgiu  a  macumba  carioca.  Essa  linha  religiosa  

possuía caráter  extremamente  sincrético.  Segundo  Costa  (2013),  a  macumba  carioca  

agregava  em  seus  elementos  diversos  aspectos  de  várias  nações  africanas,  reflexos  dos  

costumes  europeus,  kardecistas  e  indígenas.  Diferente  das  matrizes  afrodescendentes  

anteriores,  que  possuíam  descrição  na  realização  dos  rituais,  a  macumba  carioca  

proporciona  mais  força  para  o  culto  ao  romper fronteiras, tornando-se notória.  

 24  



 

Essa  ascensão  da  Umbanda  dentro  do  contexto  cultural  brasileiro  ocasionou,  

segundo  Costa  (2013),  uma  nova  forma  de  reorganização  política,  econômica,  cultural,  

social  e  religiosa.  Tais  mudanças  nesse  contexto  provocaram,  ainda  segundo  o  

sociólogo  Bastide  (1985)  em  sua  obra  As  religiões  africanas  no  Brasil,  dois  segmentos  

dentro  da  Umbanda:  um  lado  dessa  linha  religiosa  estava  atrelado  ao  Kardecismo,  

representando  a  classe  média  branca,  e  o  outro  ligado  à  macumba,  que  propunha  

manter  o  legado  herdado  dos  rituais  das  matrizes africanas.  

É  nesse  contexto,  após  anos  de  luta  e  resistência,  que  a  Umbanda  é  

representada como  um  movimento  iniciado  no  dia  15  de  novembro  de  1908  através  do  

médium  Zélio  de  Morais,  segundo  Simas  (2021).  Essa  matriz  religiosa  do  século  XX  

é  apresentada  como  uma  Umbanda  Branca,  ou  seja,  segundo  Rohde  (2009),  em  seu  

trabalho  Umbanda,  uma  Religião  que  não  Nasceu:  Breves  Considerações  sobre  uma  

Tendência  Dominante  na  Interpretação  do  Universo  Umbandista,   define  que,  embora  

existisse  a  presença  e  a  influência  dos  rituais  afros  e indígenas, os elementos Kardecistas 

prevaleciam nessa Umbanda apresentada por Zélio.  

Diante  do  exposto,  é  possível  afirmar  que  a  trajetória  histórica  da  Umbanda  

no  Brasilestá  intrinsecamente  ligada  ao  contexto  de  discriminação,  racismo  estrutural  e  

negação  da  identidade  do  negro,  que  perduram  até  os  dias  atuais.  Desde  os  primeiros  

indícios  das  manifestações  religiosas  afro-brasileiras,  como  os  Calundus  e  a  Cabula,  

até  a  consolidação  da  Umbanda  contemporânea,  percebe-se  a  luta  pela  preservação  da  

identidade  cultural  e  espiritual dos povos afrodescendentes.  

A  presença  do  negro  na  história  brasileira  foi  marcada  pela  escravidão  e  pela 

negação  de  sua  humanidade,  mas  também  pela  resistência  e  pela  busca  por  

reconhecimento  e  dignidade.  Nesse  contexto,  as  práticas  religiosas  afro-brasileiras  

foram  formas  de  resistência  cultural  e  espiritual,  adaptando-se  e  sincretizando-se  para  

sobreviverem  em  um  ambiente  hostil.  

Assim  compreende-se  que  a  voz,  a  fala  teve  um  papel  fundamental  na  

preservação  e na  transmissão  dessa  religião.  As  tradições  orais  desempenharam  um  

papel  fundamental  ao  longo  desse  processo,  transmitindo  conhecimentos,  valores  e  

experiências  de  geração  em  geração.  Desde  as  histórias  ancestrais  até  os  ensinamentos  

religiosos,  as  narrativas  orais  fortaleceram  o  vínculo  das  pessoas  com  sua  cultura  e  

espiritualidade,  proporcionando  um  senso de identidade e pertencimento desde a infância.  

 25  



 

As  tradições  orais  desempenharam  um  papel  fundamental  na  formação  da  

Umbanda como  uma  religião  brasileira  distintiva.  Desde  sua  origem  no  início  do  

século  XX,  a  Umbanda  incorporou  elementos  das  tradições  religiosas  africanas,  

indígenas  e  europeias,  adaptando-se  às  realidades  socioculturais  do  Brasil.  As  tradições  

orais  permitiram  a  transmissão  dinâmica  de  conhecimentos  ancestrais,  mitos,  rituais  e  

práticas  espirituais  entre  gerações.  Essa  forma  de  comunicação  não  apenas  preservou  

as  raízes  culturais  dos  povos  africanos  trazidos  como  escravos  para  o  Brasil,  mas  

também  facilitou  a  adaptação  e  a  fusão  dessas  tradições  com  influências locais.  

Portanto,  a  Umbanda  não  é  apenas  uma  religião;  é  uma  expressão  da  rica  

tapeçaria cultural  do  Brasil,  entrelaçando  tradições  ancestrais,  influências  

contemporâneas  e  a  luta  pela  afirmação  da  identidade  negra.  As  tradições  orais  foram  

essenciais  para  preservar  essa  identidade,  transmitindo  não  apenas  conhecimento,  mas  

também  os  valores  e  a  essência  que  permeiam  a  religião  até  os  dias  de  hoje.  

Compreender  a  história  e  o  papel  das  tradições  orais  na  Umbanda  é  crucial  não  só  

para  entender  a  religião,  mas  também  a  história  e  cultura  do  povo brasileiro.  

 2.2 ​  Educação e Oralidade nos Terreiros de Umbanda: Tradição e Aprendizagem  

Sabe-se  que  a  educação,  enquanto  fonte  de  ensino-aprendizagem,  é  um 

fenômeno recorrente  no  cenário  social.  Ela  é  produzida  e  adquirida  ao  longo  do  tempo.  

Trata-se,  portanto,  de  um  fenômeno  social  ordenado  por  um  conjunto  de  processos  

responsáveis  pela  formação  do  sujeito  e  sua  preparação  para  a  vida  em  sociedade.  

Partindo  desse  princípio,  podemos  definir  a  educação  a  partir  das  concepções  das  

educadoras  Erika  Dias  e  Fátima  Cunha Ferreira Pinto através do artigo  "Educação e  

Sociedade".  

 “A  educação  é,  desde  a  sua  gênese,  objetivos  e  funções,  um  
fenômeno  social,  estando  relacionada  ao  contexto  político,  econômico,  
científico  e  cultural  de  uma  determinada  sociedade.  O  ato  de  educar  é  
um  processo  constante  na  história  de  todas  as  sociedades,  não  é  o  
mesmo  em  todos  os  tempos  e  lugares,  e  é,  em  sua  essência,  um  
processo  social  [...].  Um  processo  social  que  se  enquadra  numa  certa  
concepção  de  mundo,  concepção  esta  que  estabelece  os  fins  a  serem  
atingidos  pelo  processo  educativo  em  concordância com as ideias 
dominantes numa dada sociedade”.  

A  educação  pode  ser  categorizada  em  três  formas  principais:  formal,  informal  

e  não formal.  A  educação  formal  é  aquela  desenvolvida  nas  escolas,  caracterizada  por  

conteúdos  previamente  demarcados  e  organizados,  conforme  aponta  Gonh  (2005).  A  

 26  



 

educação  informal,  por  outro  lado,  refere-se  aos  processos  de  aprendizado  que  ocorrem  

durante  a  socialização  em  contextos  como  a  família,  o  bairro  e  entre  amigos,  sendo  

carregada  de  valores  e  cultura  própria, de pertencimento e sentimentos herdados, como 

destaca Libâneo (2010).  

Segundo  Libâneo  (2010),  essa  forma  de  educação  corresponde  a  ações  e  

influências exercidas  pelo  meio  sociocultural,  das  quais  resultam  conhecimentos,  

experiências  e  práticas,  embora  não  estejam  especificamente  ligadas  a  uma  instituição,  

nem  sejam  intencionais  e  organizadas.  Já  a  educação  não  formal  ocorre  em  espaços  

fora  do  ambiente  escolar,  mas  com  uma  intencionalidade  clara  e  objetivos  definidos.  

Vieira  (2005)  define  essa  educação  como  aquela  que  proporciona  a  aprendizagem  de  

conteúdos  da  escolarização  formal  em  espaços  como  museus,  centros  de  ciências,  ou  

qualquer  outro  em  que  as  atividades  sejam  desenvolvidas de forma bem direcionada, com 

um objetivo definido.  

Entende-se  que  a  educação,  enquanto  processo  formativo  na  sociedade,  precisa  

levar em  consideração  o  contexto  ao  qual  está  vinculada.  Ela  engloba  os  hábitos,  

costumes  e  valores  de  uma  sociedade,  transmitidos  de  geração  em  geração.  Assim,  os  

processos  educativos  não  se  restringem  aos  parâmetros  da  escolarização,  mas  estão  

presentes  em  diferentes  contextos  sociais.  Eles  se  constituem  por  meio  da  troca  de  

experiências  vividas  por  um sujeito ao longo da vida.  

Ao  considerar  a  Umbanda  sob  essa  perspectiva,  podemos  perceber  que  os  

terreiros funcionam  como  espaços  educacionais  que  promovem  a  formação  integral  dos  

indivíduos.  Nesses  locais,  a  educação  informal  se  revela  na  vivência  das  práticas  

rituais  e  na  oralidade,  onde  os  saberes  são  transmitidos  de  forma  comunitária  e  

interativa.  Assim,  a  educação  nos  terreiros  da  Umbanda  promove  não  apenas  o  

aprendizado  espiritual,  mas  também  a  socialização e a construção de identidades culturais.  

Além  disso,  a  Umbanda,  ao  preservar  tradições  que  foram  historicamente 

marginalizadas,  atua  como  um  agente  de  resistência  cultural,  promovendo  a  inclusão  e  

o  respeito  à  diversidade.  A  educação  que  ocorre  nos  terreiros,  portanto,  é  um  processo  

social  que  fortalece  os  laços  comunitários  e  desafia  preconceitos,  alinhando-se  à  ideia  

de  que  a  educação  é  um  fenômeno  social  fundamental  para  a  transformação  individual  

e  coletiva.  De  acordo  com  a  Lei  de  Diretrizes  e  Bases  da  Educação  nº  9.394/1996,  a  

educação  abrange  os  processos  formativos  que  ocorrem  no  convívio  familiar,  na  

 27  



 

convivência  humana,  nos  ambientes  de  trabalho,  nas  instituições  de  ensino  e  pesquisa,  

nos  movimentos  sociais  e  nas  manifestações culturais.  

Os  processos  educativos  informais  presentes  nos  terreiros  derivam  da  troca  de 

conhecimentos  e  experiências  cotidianas  entre  os  mais  velhos  e  os  mais  jovens.  Luiz  

Rufino  Rodrigues  Junior,  em  sua  tese  de  doutorado  "Exu  e  a  pedagogia  da  

encruzilhada"  (2017),   afirma  que  essa  é  uma  educação  baseada  na  filosofia  ancestral  

dos  negros-africanos  diaspóricos.  

Essa  educação  ancestral  está  ligada  à  cultura  africana  e  afro-brasileira  e  é  

embasada em  princípios  epistemológicos  distintos  do  padrão  eurocêntrico  da  pedagogia.  

Segundo  Pimenta,  Passos  e  Silva  (2022),  no  artigo  "A  pedagogia  da  ancestralidade  no  

ensino  de  linguagem  a  partir  da  relação  da  Educação  das  Relações  Étnico-raciais",   

essa  pedagogia  flui  a  partir  das  encruzilhadas  com  a  perspectiva  educacional  

contemporânea,  vinculada  aos  princípios epistemológicos africanos.  

Essa  pedagogia  ancestral  é  baseada  nos  saberes  da  cultura  africana  e  

afro-brasileira  e se  diferencia  do  padrão  eurocêntrico  ao  enfatizar  a  cultura  como  objeto  

de  estudo.  Nascimento,  Costa  e  Brasão  (2022),  no  artigo  "Pedagogia  ancestral:  uma  

investigação  sobre  existência  e  resistência  da  identidade  da  comunidade  quilombola  de  

Alto  do  Capim,  Quixabeira-BA" ,  destacam  a  importância  de  estudar  a  ciência  dos  

antepassados  de  povos  que  tiveram suas raízes desvalorizadas e segregadas.  

 “[...]  a  pedagogia  ancestral,  numa  cultura  foge  do  padrão  eurocêntrico,  
é  necessário  estabelecer  a  conexão  entre  a  vivência  de  um  povo  e  o  
ensino  informal  ali  existente,  pois,  esse  ensino  necessita  ser  instaurado  
com  base  na  experiência  de  vida  de  cada  indivíduo,  e  a  sua  maneira  
de  ser  protagonista  e  executor  do  seu  espaço.  A  pedagogia  ancestral  
apresenta  um  estudo  etnocêntrico  da  importância  de  estudar  a  ciência  
dos  antepassados  de  povos  que  tiveram  suas  raízes  desvalorizadas  e  
segregadas,  mas  que  carregaram  de  maneira  informal  e  perpassa  todos  
esses  ensinamentos,  através  de  suas  gerações.”  

Como  citado  acima,  a  pedagogia  ancestral  é  divergente  do  padrão  

eurocêntrico,  que propõe  estratégias,  técnicas  e  métodos  voltados  para  a  compreensão  

da  educação  e  a  administração  escolar  em  um  determinado  contexto.  Esse  modelo  

pedagógico  ancestral  é  baseado  na  ancestralidade  dos  povos  africanos,  no  modo  de  

vida  e  nas  experiências  do  cotidiano.  Essa  conexão  com  a  ancestralidade  assegura  a  

transmissão  da  sabedoria,  do  pertencimento  e  da  construção  identitária.  É  construída  

 28  



 

pensando  nas  necessidades  dos  sujeitos  envolvidos  nos  espaços  afro-religiosos,  sem  a  

preocupação  com  amarras  impostas  pelo conceito pedagógico proposto pela ciência.  

Essa  pedagogia  ancestral  representa  uma  forma  de  resistência  cultural,  que  

resgata  e preserva  os  saberes  ancestrais  africanos,  contribuindo  para  a  identidade  e  a  

resistência  das  comunidades  afrodescendentes.  Baseia-se  em  práticas  educativas  vividas  

no  cotidiano  dessas  populações, orientadas por suas tradições e valores culturais.  

Nessa  configuração,  onde  a  epistemologia  africana  está  no  centro  dos  estudos  

da pedagogia  ancestral,  a  educação  nos  terreiros  é  vista  a  partir  do  cotidiano  da  

tradição  dos  terreiros  de  matrizes  africanas,  como  é  apontado  na  dissertação  de  

mestrado  “  A  educação  nos  terreiros  de  Caruaru-Pernambuco:  um  encontro  com  a  

tradição  africana  através  dos  Orixás”,  produzida pela educadora Oliveira (2014)  explica 

que:  

 “  A  educação  nos  terreiros  tem  como  base  a  vivência  da  
tradição  cultural  africana,  permeada  pela  manutenção  com  os  
elos  sagrados  na  busca  da  aproximação  com  os  orixás.  Os  
valores  culturais  africanos  são  revividos  nos  mitos,  na  culinária,  
no  idioma  através  das  músicas,  das  orações  e  nas  saudações  não  
só  ao  dirigirem-se  às  divindades  como  também  entre  os  adeptos,  
além  da  exaltação  da  expressão  corporal,  através  da  dança  que  
revive  o  antepassado  mítico,  suas  histórias e a beleza negra.”  

O  ensino  aprendizagem  desse  espaço  é  condicionado  pelo  cotidiano  desse  

lugar.  É um  fenômeno  educacional  pensado  a  partir  das  heranças  africanas  presentes  

nos  terreiros  de  umbanda,  uma  prática  que  tem  como  base  a  troca  de  experiências  

entre  as  pessoas  desse  cenário  religioso.  De  acordo  com  a  percepção  dos  educadores  

Katrib  e  Santos  (2020)  em  seu  artigo  “O  aprender-ensinar  na  umbanda:  

desconstruindo  olhares,  abrindo  possibilidades”  afirma que:  

 “[...]as  práticas,  os  fazeres  e  os  saberes,  são  representações  
culturais  que  envolvem  o  aprender-ensinar  nos  terreiros,  
perceberemos  que  essas  práticas  não  estão  presas  a  modelos  
pré-estabelecidos;  recriam-se  por  meio  das  interações  e  
inter-relações  estabelecidas  pelos  sujeitos  que  vivenciam  esses  
lugares  de  fé”  (  Katrib  e  Santos,  2020, p.21)  

É  um  fenômeno  vivenciado  dentro  do  espaço  de  fé,  orientado  a  partir  da  

organização hierárquica  do  terreiro  e  do  cotidiano  dos  terreiros  de  umbanda.  Uma  

educação  vivenciada  a  partir do axé . Assim, segundo Rodrigues (2017, p. 104):  

 29  



 

 “educação  de  axé  compreende-se  como  os  processos  educativos  vividos  
nos  cotidianos  dessas  populações,  uma  espécie  de  habitus  experienciado  
no  tempo/espaço  dos  contextos  afro-religiosos.  Essas  formas  de  
educação  praticadas  nesses  contextos  educativos  redimensionam  a  
problemática  educativa  em  relação  à  diversidade,  revelando  modos  de  
educação  como  cultura.  A  educação  de  axé  reivindicada  pelos  
praticantes  das  comunidades  de  terreiro  opera  como  uma  espécie  de  
educação  intercultural,  que  vincula  a  experiência  social  do  terreiro,  
balizada  em  suas  tradições,  com  o  restante  do  mundo.  Nesse  sentido,  
essas  experiências  revelam  um  modelo  de  educação,  modo de 
sociabilidade orientado pela organização comunitária.”  

Assim,  ainda  na  perspectiva  do  autor,  o  modelo  de  compartilhamento  das 

experiências  do  terreiro  revela  uma  educação  orientada  pela  forma  de  organização  da  

comunidade.  Essa  organização  educacional  está  relacionada  com  a  posição  hierárquica,  

ou  seja,  os  mais  velhos  são  responsáveis  por  transmitir  os  ensinamentos  ancestrais  

para  os  mais  novos.  

Como  o  próprio  termo  sugere,  a  educação  nos  terreiros  é  divergente  do  

conceito proposto  pela  ciência.  Ela  é  baseada  nas  tradições  da  ancestralidade  africana.  

Ainda  segundo  Nascimento,  Castro  e  Brazão  (2022),  é  a  resistência  do  passado  de  um  

povo  e  de  suas  raízes  que  foram  esquecidas  por  longos  anos  e  que  foram  resgatadas  

para  evitar  o  esquecimento.  Tais  ensinamentos  e  aprendizados  enraizados  nas  matrizes  

ancestrais  são  refletidos  nas  danças, cantos, rituais, vestimentas, etc.  

Nesse  sentido,  é  importante  expandir  as  reflexões  acerca  do  que  seria  a  

prática educativa  para  compreender  como  ela  ocorre  em  espaços  informais.  No  artigo  

produzido  pelas  educadoras  Crusoé,  Moreira  e  Pina  (2014)  intitulado  “Definições  de  

prática  educativa  em  diferentes  perspectivas  sócio-educacionais ”,  afirmam  que  a  

prática  educativa  é  um  processo  composto  por  ações  que  transmitem  sentidos,  valores,  

crenças,  fomentadas  pelo  diálogo  e  pelos saberes compartilhados pelos sujeitos 

envolvidos.  

Trata-se  de  um  fenômeno  social  crucial  para  a  formação  dos  sujeitos, 

desenvolvendo-os  para  a  vida  em  sociedade.  Um  processo  que  auxilia  no  

desenvolvimento  do  sujeito  enquanto  humano.  Inicialmente,  podemos  nos  indagar  como  

uma  sociedade  que  não  produziu  escritos  sobre  seus  costumes  e  valores  manteve  a  sua  

tradição  cultural  viva  ao  longo  dos  anos?  É  dentro  dessa  indagação  que  podemos  

refletir  sobre  como  a  produção  cultural  dos  terreiros  de  umbanda  se  manteve  viva  ao  

longo  das  gerações  através  da  linguagem  oral.  É  nesse  sentido  que  nos  leva  a  refletir  

 30  



 

sobre  como  tais  ensinamentos  foram  repassados  de  pessoa  para  pessoa.  Com  base  na  

percepção  do  texto “Nàgô  e  a  morte:  Pàde,  Àsèsè  e  o  culto  Égun  na  Bahia”,  Santos 

(2012) afirma que:  

 O  axé  e  o  conhecimento  passam  diretamente  de  um  ser  a  outro,  não  
por  explicação  ou  raciocínio  lógico,  num  nível  consciente  e  intelectual,  
mas  pela  transferência  de  complexo  código  de  símbolos  em  que  a  
relação  dinâmica  constitui  o  mecanismo  mais  importante.  A  transmissão  
efetua-se  através  de  gestos,  palavras  proferidas  acompanhadas  de  
movimento  corporal,  com  a  respiração  e  o  hálito  que  dão  vida  à  
matéria  inerte  e  atingem  os  planos  mais  profundos da personalidade. 
(Santos, 2012, p. 47-48)  

A  partir  da  afirmação,  entende-se  que  a  transmissão  de  saberes  na  umbanda  

ocorre através  da  oralidade,  ou  seja,  ela  percorre  os  caminhos  das  tradições  orais.  A  

oralidade  é  uma  prática  educativa  recorrente  em  terreiros  de  matriz  afro-brasileira  

desde  o  início  do  surgimento  da  religião  até  os  dias  atuais.  Ela  é  responsável  pela  

troca  de  experiências  e  conhecimentos  passados  embasados  pela  ancestralidade.  Para  o  

educador  Acildo  Leite  da  Silva,  em  seu  artigo  “Memória,  Tradição  Oral  e  a  

Afirmação  da  Identidade  Étnica”  define  que:  

 “A  tradição  oral,  significa,  então,  transmitir,  de  boca  em  boca,  todas  
as  experiências  que  a  ancestralidade  dessa  comunidade  adquiriu,  em  
seu  caminhar  pelo  mundo  material  e  imaterial/sobrenatural.  Recuperar,  
pois,  essa  oralidade  estimula  os  laços  de  solidariedade  e  integração  
social  que  sustentaram e sustentam essa memória coletiva” (Silva, 2004, 
p.6)  

Essas  tradições  orais  revelam-se  mais  do  que  uma  atividade  baseada  na  

relação  entre contador  e  ouvinte.  Significam  uma  rede  de  transmissão  de  conhecimentos  

e  do  modo  de  vida.  É  um  processo  de  aprendizagem  vinculado  aos  espaços  informais  

que  são  importantes  para  a  consolidação  de  um  determinado  grupo.  Elas  possuem  o  

mesmo  peso  significativo  que  os  aprendizados  envolvidos  nos  parâmetros  escolares  

formais.  Esse  é  um  indicativo  importante  que  deve  nos  levar  a  considerar  que  os  

saberes  produzidos  através  das  tradições  orais  dos  terreiros de umbanda também são 

processos formativos na educação (Silva, 2004).  

Pensar  no  processo  oral  enquanto  prática  educativa  é  compreender  que  ele  

percorre os  caminhos  adquiridos  pelos  saberes  da  cultura  imaterial,  ligados  aos  

ensinamentos  espirituais  ou  abstratos.  Um  processo  vinculado  pela  memória  coletiva,  

 31  



 

lembranças  essas  que  são  repassadas  dos  mais  velhos  para  os  mais  novos,  sustentando  

a  transmissão  dos  saberes  através dos processos orais.  

Nessa  perspectiva,  segundo  a  educadora  Stela  Guedes  Caputo  em  sua  obra  “  

Educação  Nos  Terreiros  E  Como  A  Escola  Se  Relaciona  Com  Crianças  De  

Candomblé”  a  oralidade  é  retratada  como  um  suporte  para  a  sobrevivência.  Essa  

prática  conduzida  através  da  fala  está  presente  nas  narrativas,  nos  pontos,  nos  mitos  e  

em  todos  os  aspectos  que  constituem  esses espaços religiosos (Caputo, 2012).  

Dessa  forma,  a  oralidade  ocorre  através  dos  saberes  associados  aos  elementos 

concretos  e  abstratos  ligados  ao  terreiro  de  umbanda.  Esses  elementos  podem  ser  

compreendidos,  como  dito  anteriormente,  pelas  estruturas  da  cultura  imaterial  

encontradas  nos  ensinamentos  ancestrais,  na  memória,  no  diálogo,  nas  experiências,  nos  

rituais,  nas  crenças e no cotidiano.  

Para  Daniela  Barros  Pontes  e  Silva,  Saulo  Pequeno  Nogueira  Florencio  e  

Patrícia Lima  Martins  Pederiva  (2019  )  em  seu  artigo  “Educação  pela  Tradição  Oral  

de  Matriz  Africana  no  Brasil:  Ancestralidade,  Resistência  e  Constituição  Humana”  os  

processos  presentes  nas  tradições  orais  são  responsáveis  por  constituir  uma  sociedade  

enquanto  formação  humana,  identitária,  social  e  coletiva.  São  práticas  que,  através  do  

movimento  de  resistência  e  transformação,  visam  garantir  a  presença  dos  valores  

deixados  pelos  povos  africanos.  

Assim,  nos  terreiros  de  matriz  afro-brasileira,  as  tradições  orais  não  são  

somente  um meio  de  comunicação  entre  os  sujeitos  presentes  nos  terreiros  de  

umbanda.  Elas  representam  um  elo  entre  passado  e  presente  de  uma  comunidade  que  

permeia  os  caminhos  da  preservação  de  uma  cultura.  Trata-se  de  uma  cultura  imaterial  

que  é  repassada  de  geração  em  geração  e  é  ela  que  mantém  o  elo  de  transmissão  e  

aprendizagem  de  saberes  entre  mais  velhos  e  mais  novos  dentro  do  terreiro.  É  o  solo  

sagrado  onde  se  pisa,  são  as  palavras  proferidas,  é  a  oralidade  materializada  através  

dos  gestos.  Ela  é  o  resgate  e  a  preservação  de  uma  memória  cultural.  

Por  fim,  as  tradições  orais  contribuem  para  a  integração  social  e  comunitária.  

Ao compartilharem  essas  narrativas  em  rodas  de  conversa,  durante  os  rituais  e  nas  

festividades,  elas  fortalecem  os  laços  de  amizade  e  solidariedade,  construindo  relações  

significativas  dentro  da comunidade.  

 32  



 

Dessa  forma,  as  tradições  orais  nos  terreiros  não  apenas  preservam  o  

conhecimento ancestral,  mas  também  oferecem  uma  educação  que  promove  valores  

humanos  essenciais,  fortalece  a  identidade  cultural  e  espiritual,  e  contribui  para  o  

desenvolvimento  integral  dos  sujeitos, preparando-as para uma vida plena e consciente.  

As  tradições  orais  nos  terreiros  de  Umbanda  são  mais  do  que  simples  

histórias transmitidas  de  geração  em  geração;  são  práticas  educativas  essenciais  que  

desempenham  múltiplos  papeis  no  desenvolvimento  dos  sujeitos.  Através  dessas  

narrativas  eles  não  apenas  absorvem  conhecimento  sobre  sua  cultura,  história  e  

espiritualidade,  mas  também  desenvolvem  valores,  fortalecem  os  laços  comunitários  e  

exercitam  a  imaginação.  Essas  práticas  não  formam  apenas  indivíduos  culturalmente  

conscientes,  mas  também  os  preparam  para  enfrentar  desafios  futuros,  fornecendo-lhes  

uma  base  sólida  para  a  vida.  Assim,  as  tradições  orais  nos  terreiros  proporcionam  uma  

forma  de  educação  humanizada,  onde  o  aprendizado  é  enraizado  na  rica  tapeçaria  

cultural  e  espiritual  das  comunidades  religiosas  de  matriz africana.  

 33  



 

 

 

 

CRIANÇA, INFÂNCIA E TERREIRO: CONSTRUINDO RESISTÊNCIAS ATRAVÉS 
DAS LENTES INFANTIS  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 34  



 

 3  CRIANÇA,  INFÂNCIA  E  TERREIRO:  CONSTRUINDO  RESISTÊNCIAS 

ATRAVÉS DAS LENTES INFANTIS  

Neste  capítulo,  será  apresentada  a  segunda  parte  do  embasamento  teórico  desta 

monografia,  que  se  estrutura  em  duas  seções  complementares.  A  primeira  parte  tem  

como  objetivo  explorar  o  papel  fundamental  da  criança  na  produção  dos  etnosaberes,  

discutindo  de  que  maneira  ela  se  envolve  ativamente  nesse  processo  de  construção  e  

transmissão  do  conhecimento  cultural  e  ancestral.  A  criança  não  é  apenas  receptora,  

mas  também  agente  na  perpetuação  desses  saberes,  influenciando  e  sendo  influenciada  

por  seu  meio  cultural.  Em  seguida,  a  segunda  parte  aborda  a  relevância  das  tradições  

orais  na  formação  da  identidade  cultural  infantil.  Através  da  oralidade,  transmitem-se  

valores,  histórias  e  memórias  que  moldam  a  compreensão  da  criança  sobre  si  mesma  e  

sobre  o  mundo  ao  seu  redor,  reforçando,  assim,  sua  consciência  de  pertencimento  às  

tradições  de  matriz  africana.  O  impacto  dessas  tradições  orais,  portanto,  vai  além  da  

simples  transmissão  de  conhecimento,  atuando  diretamente  na  construção  e  

fortalecimento  de  uma  identidade  cultural  robusta  desde  a  infância.  

 3.1 ​  Crianças como Protagonistas: Etnosaberes nos Terreiros de Umbanda  

Na  sessão  anterior,  foi  abordada  a  reflexão  sobre  como  ocorrem  as  práticas 

educativas  nos  terreiros  de  umbanda.  Neste  capítulo,  buscou-se  compreender  o  papel  

da  criança  no  contexto  da  produção  dos  etnosaberes  nas  tradições  de  matriz  africana,  

ou  seja,  buscar entender sua configuração nesse processo de aprendizagem.  

Para  pensar  a  criança  como  protagonista  desse  cenário,  é  necessário  

compreender que  ela  tem  uma  maneira  particular  de  ver,  interpretar  e  agir  na  

sociedade,  ou  seja,  está  relacionada  com  as  formas  pelas  quais  as  crianças  assumem  

seu  papel  como  sujeitos  ativos  e  contribuintes  no  contexto  da  aprendizagem.  Esse  

protagonismo  está  ligado  à  concepção  de  criança atuante e à infância.  

O  termo  "criança  atuante"  refere-se  à  participação  ativa  da  criança  no  cenário  

social, ou  seja,  ela  aprende  através  do  diálogo,  da  interação  com  os  outros,  da  

experiência  coletiva  com  seus  pares  e  da  cultura,  assumindo  também  sua  posição  nas  

relações  e  comportamentos  sociais.  Em  seu  livro  “Antropologia  da  Criança  ”  a  

antropóloga  Clarice  Cohn  explica  o  que  é  ser uma criança atuante dentro de um cenário 

social, assim segundo:  

 35  



 

 “  A  criança  atuante  é  aquela  que  tem  um  papel  ativo  na  constituição  
das  relações  sociais  em  que  se  engaja,  não  sendo,portanto,  passiva  na  
incorporação  de  papeis  e  comportamento  sociais.  Reconhecê-lo  é  
assumir  que  ela  não  é  um  "adulto  em  miniatura"ou  alguém  que  treina  
para  a  vida  adulta.  É  entender  que,  onde  quer  que  esteja,  ela  interage  
ativamente  com  os  adultos  e  as  outras  crianças,  com  o  mundo,  sendo  
parte  importante  na  consolidação dos papeis que assume de suas relações” 
(Cohn, 2005, p.16)  

A  criança,  enquanto  sujeito,  possui  autenticidade  e  personalidade  própria.  Ser  

criança é  vivenciar  seus  papeis  sociais,  estabelecer  relações  consigo  mesma  e  com  os  

outros,  é  brincar,  construir  sua  identidade  e  autonomia  como  participante  de  um  meio  

social.  Ela  tem  sua  própria  forma  de  ver  e  vivenciar  o  mundo,  sendo  uma  participante  

ativa  da  vida  em  sociedade,  na  qual  suas  falas,  ações  e  atitudes  são  dotadas  de  

significados.  Este  entendimento  da  criança  como  ser  atuante  em  sociedade  é  destacado  

Correia  e  Saraiva  (2018)  no  artigo  “  Criança  é  tudo  igual  ?  O  problema  da  

homogeneização  do  conceito  de  infância  e  os  caminhos para uma antropologia da 

criança”.  

 A  criança  tem  seu  modo  de  ver  o  mundo,  e  o  entendimento  da  
importância  desse  olhar  e  de  suas  ações  ressignificadas  da  observação  
trazem  para  o  contexto  social  a  que  pertencem,  seres  dotados  de  
agência  e  ação.  O  entendimento  desse  olhar  da  criança  traz  a  
importância  de  compreender  a  criança  nas  pesquisas  acadêmica  não  
como  um  "passivas  de  estudo"  ou  como  um  ser  em  construção  
visando  o  que  ser  formariam,  mas  como  interlocutores  de  sua  realidade  
social  atual,  entender  uma  antropologia  da  criança  que  a  percebe em 
sua agência ( Correia e Saraiva, 2018, p. 03).  

A  infância  é  concebida  como  uma  particularidade  da  criança,  definida  a  partir  

da visão  que  ela  tem  do  mundo  e  de  como  interpreta  a  sociedade  à  qual  está  inserida,  

construindo  suas  relações.  Nessa  perspectiva  segundo  o  historiador  Philippe  Áries  em  

seu  livro  “  História  social  da  criança  e  da  família”  define  que  a  infância  “  

corresponde  à  consciência  da  particularidade  infantil,  essa  particularidade  que  distingue  

essencialmente  a  criança  do  adulto,  mesmo jovem[...]" (Áries, 1981, p.156) .  

Ariès  (1981),  argumenta  que  a  infância,  tal  como  a  conhecemos,  é  uma  

construção social  que  evoluiu  ao  longo  da  história.  Na  Idade  Média,  as  crianças  eram  

frequentemente  vistas  como  pequenas  versões  dos  adultos,  e  sua  infância  não  era  

reconhecida  como  uma  fase  distinta.  Elas  eram  integradas  rapidamente  à  vida  adulta,  

assumindo  responsabilidades  e  funções  que,  hoje,  associamos  a  períodos  muito  mais  

tardios  de  desenvolvimento.  A  ideia  de  infância  como  um  período  de  proteção  e  

 36  



 

aprendizado  é  um  fenômeno  que  começou  a  ganhar  força apenas a partir do 

Renascimento e se consolidou nos séculos XVII e XVIII.  

Nesse  contexto  histórico,  a  percepção  da  infância  foi  moldada  por  

transformações culturais  e  sociais.  O  surgimento  de  uma  visão  mais  romântica  e  

idealizada  da  criança,  que  valoriza  sua  inocência  e  fragilidade,  trouxe  à  tona  a  

necessidade  de  cuidados  específicos  e  de  um  ambiente  educacional  que  favorece  seu  

desenvolvimento.  Isso  resultou  no  estabelecimento  de  instituições  dedicadas  à  educação  

infantil  e  na  promulgação  de  leis  que  visavam  proteger  os  direitos  das  crianças,  

reconhecendo-as  como  seres  em  formação,  dignos  de  atenção  e  proteção.  

Além  disso,  a  concepção  de  infância  não  é  homogênea  e  varia  

significativamente entre  diferentes  culturas  e  contextos  sociais.  Enquanto  nas  classes  

sociais  mais  abastadas  a  infância  passou  a  ser  valorizada  como  um  tempo  de  educação  

e  lazer,  nas  classes  populares,  as  crianças  muitas  vezes  foram  vistas  como  mão  de  

obra,  contribuindo  para  a  economia  familiar  desde  tenra  idade.  Essa  diferença  revela  

como  a  história  social  da  infância  é  entrelaçada  com  questões  de  classe,  gênero  e  

etnicidade,  refletindo  as  desigualdades  presentes  na sociedade.  

Portanto,  ao  analisarmos  a  infância,  é  essencial  considerar  não  apenas  a  

perspectiva individual  da  criança,  mas  também  os  contextos  sociais  e  históricos  que  

moldam  sua  experiência.  A  reflexão  sobre  a  infância  nos  permite  entender  como  as  

relações  sociais,  as  instituições  e  as  políticas  públicas  influenciam  o  desenvolvimento  

infantil,  ressaltando  a  importância de promover um ambiente que respeite e valorize essa 

fase da vida.  

Essa  particularidade  da  infância  não  diverge  apenas  entre  crianças  e  adultos,  

mas também  é  uma  categoria  social  composta  por  sujeitos  ativos  que  agem  e  

interpretam  o  mundo,  estruturando  e  estabelecendo  padrões  culturais,  conforme  aponta  

Pereira  (2007)  no  capítulo  "Visibilidade social e Estudo da Infância"  do livro  "Infância 

(in)visível".  

A  infância  é  determinada  pelos  valores  socioculturais  de  uma  sociedade,  ou  

seja,  é uma  construção  baseada  nos  valores  culturais  de  um  determinado  espaço.  Isso  

significa  que  a  variante  cultural  é  o  fator  determinante  para  a  pluralidade  na  forma  de  

pensar,  existir  e  ocorrer  a infância.  

 37  



 

Diante  da  construção  dos  conceitos  de  criança  e  infância,  é  importante  

considerar qual  é  o  papel  da  criança  na  construção  dos  etnosaberes  nos  terreiros  de  

umbanda.  É  pensar  na  criança  a  partir  de  suas  percepções  e  entender  que  ela  não  é  

um  adulto  em  miniatura,  mas  sim  um  sujeito  ativo  e  agente  cultural  nos  espaços  

religiosos.  Como  afirmam  as  educadoras  Silva  e  Santana  (2021)  no  artigo  “Ewé  ó!:  

Crianças  de  terreiro  e  seus  etnosaberes  ”  que  “pensar  as  narrativas  das  crianças  

implica  em  compreender  que  essas  trazem  consigo  a  experiência  do  cotidiano,  as  

relações  desenhadas  na  textura  social  em  que  se  inserem,  as  culturas,  diferenças,  

alteridades e formas simbólicas partilhadas no ser e estar no mundo.”  

Pensar  na  criança  de  terreiro,  segundo  sociólogo  Pereira  (2005)  no  texto  

“Crianças: educação,  culturas  e  cidadania  activa:  refletindo  em  torno  de  uma  proposta  

de  trabalho  ”,  é  pensá-la  a  partir  da  percepção  de  um  sujeito  ativo  e  agente  cultural  

onde  ela  assume  suas  funções  diante  do  seu  reconhecimento  do  ambiente  ao  qual  está  

vinculada,  ou  seja,  divergente  da abordagem adultocêntrica.  

É  compreender  a  criança  de  terreiro  a  partir  das  suas  percepções  e  como  ela  

está vinculada  ao  terreiro  de  umbanda.  Segundo  a  educadora  Bergo  (2010)  em  seu  

artigo  “Eu  sou  Muzenza”:  o  terreiro  de  umbanda  como  contexto  de  aprendizagem  na  

prática”  afirma  que  o  modo  em  que  a  criança  se  vincula  ao  terreiro,  o  modo  em  que  

ela  projeta  as  sua  visão  de  mundo daquele ambiente são permeados através das suas falas 

e ações.  

Os  etnosaberes  são  compreendidos  como  as  aprendizagens  adquiridas  com  base  

na vivência  de  um  contexto  específico  e  que  podem  ser  transmitidas  para  a  

comunidade.  As  produções  culturais  construídas  nos  terreiros  de  umbanda,  baseadas  na  

oralidade,  são  exemplos  de  etnosaberes.  Assim  segundo  o  educador  Fernandes  (2016)  

em  seu  artigo  “Interculturalidade  e  etnosaberes”  afirma  que  os  etnosaberes  são  

reivindicações  acerca  da  importância da oralidade enquanto saberes e fazeres das 

comunidades tradicionais.  

Os  aprendizados  provenientes  dos  terreiros  de  umbanda  são  classificados  como 

etnosaberes,  pois  são  transmitidos  para  a  comunidade  ao  longo  dos  anos.  Esses  saberes  

são  produzidos  através  das  tradições  orais  e  são  aprendizados  que  se  manifestam  nos  

ensinamentos  ancestrais,  na  memória,  no  diálogo,  nas  experiências,  na  hierarquia,  nos  

rituais,  nas crenças e no cotidiano.  

 38  



 

Buscar  o  papel  da  criança  nessa  produção  de  saberes,  na  visão  de  Cruz  

(2008)  em  sua obra  “A  criança  fala:  a  escuta  de  crianças  em  pesquisas” ,  significa  

compreender  e  buscar  formas  de  ouvir  as  crianças,  explorando  as  múltiplas  linguagens  

e  buscando  o  que  elas  têm  a  dizer  e  conhecer  seu  ponto  de  vista.  Esse  ponto  de  

vista  conduzido  e  criado  por  elas  nos  dá  a  ideia  de  criança  protagonista,  ou  seja,  elas  

assumem  o  papel  de  contribuinte  e  de  contribuidor  dos  etnosaberes.  Essa  participação  

das  crianças  na  produção  desses  saberes  as  atribui  os  papeis  de  atores  e  atrizes  sociais  

nos  espaços  dos  terreiros  de  umbanda,  conforme  destaca  Bergo (2010), como produtos 

de cultura.  

A  produção  cultural  por  parte  das  crianças  começa  tipicamente  com  a  cultura  

entre pares  e  depois  se  estende  para  a  interação  com  o  mundo  adulto.  Como  afirma  o  

sociólogo  Corsaro  (2002)  em  sua  obra  “A  sociologia  da  infância  ” ,  as  crianças,  

quando  inseridas  em  um  contexto  social,  produzem  uma  série  de  cultura  entre  pares  e,  

após  a  ressignificação  desses  conhecimentos,  participam  do  mundo  adulto  de  acordo  

com  sua  percepção.  Seja  essa  produção  vinda  a  partir  das  interações  com  seus  pares  

ou  com  os  adultos,  as  crianças  são  ativas  durante  todo  o  processo  da  produção  dos  

etnosaberes.  O  autor  ainda  destaca  que  “sobre  os  pequenos  legitima suas  falas  e  ações  

e  reconhece  neles  potencialidades  que  lhes  permitem  ocupar o lugar de sujeitos plenos”.  

Dentro  dos  espaços  afro  religiosos  não  existe  diferenciação  nos  modos  em  

como  os conhecimentos  são  repassados  a  partir  das  tradições  orais,  entretanto  esses  

conhecimentos  são  ressignificados  a  sua  maneira  e  transmitido  de  acordo  com  a  sua  

percepção  de  mundo.  Assim  nessa percepção Silva e Santana (2021) afirmam que:  

 “As  crianças  são  seres  moventes  que  possuem  um  fluxo  criador  próprio  
onde  os  etnosaberes  são  construídos  e  reconstruídos  na  dinâmica  do  
viver  e  estão  no  ser-saber-fazer  próprio  de  cada  uma/um  em  seus  
territórios,  lugares,  culturas”  

Ao  assumirem  o  papel  de  atores  sociais  e  guardiões  dos  conhecimentos  afro,  

as crianças  passam  a  ser  vistas  como  símbolos  de  resistência  e  de  propagação  dos  

ensinamentos  umbandistas,  que  são  enraizados  nas  tradições  orais.  Elas  trazem  consigo  

a  possibilidade  de  garantir  que  esses  saberes  sejam  transmitidos  entre  as  gerações,  

perpetuando  assim  a  cultura  e  os valores das comunidades afro-religiosas.  

 39  



 

 3.2 ​  Tradições Orais na Umbanda: Construção da Identidade Cultural Infantil  

O  conceito  de  identidade  cultural  está  associado  ao  conjunto  de  elementos 

construídos  baseados  na  relação  que  o  sujeito  possui  com  o  seu  contexto  cultural.  

Nesse  sentido  buscou-se  compreender  como  as  tradições  orais,  um  processo  educativo  

recorrente  nos terreiros de umbanda, atua na construção da identidade cultural infantil.  

Compreender  o  conceito  de  identidade  cultural  nos  leva  a  refletir  duas  

construções conceituais:  sociedade  e  cultura.  Assim,  para  o  antropólogo  José  Carlos  

Rodrigues  em  seu  livro  “O  tabu  do  corpo”  afirma  que  a  cultura  é  um  mapa  que  

orienta  o  comportamento  humano  na  vida  social  (  Rodrigues,  2006,  p.18).  É  um  

sistema  de  dominação  simbólica  onde  os  indivíduos  se  comportam  de  acordo  com  elas  

(Rodrigues  2006).  A  ideia  de  cultura  simbólica  é  refletida  como  um  conjunto  de  

significados  que  é  produzido  dentro  de  uma  comunidade,  ou  seja,  ela  é  construída  a  

partir  dos  patrimônios  imateriais  e  materiais  de  uma  sociedade.  

Entende-se  por  sociedade  uma  junção  entre  indivíduo  com  valores  culturais  

que estão  inseridos  no  mesmo  contexto.  Em  sentidos  gerais,  segundo  Castro  (2000)  em  

seu  artigo  “ O conceito de sociedade em antropologia: um sobrevoo”  afirma que:  

 “sociedade  é  uma  designação  aplicável  a  um  grupo  ou  coletivo  humano  
dotado  de  uma  combinação  mais  ou  menos  densa  de  algumas  das  
seguintes  propriedades:  territorialidade;  [...]  organização  institucional  
relativamente  auto-suficiente  e  capaz  de  persistir  para  além  do  período  
de  vida  de  um  indivíduo; distintividade cultural” (Castro, 2000, p. 2)  

A  sociedade  é  fundamental  para  os  estudos  das  relações  produzidas  entre  os  

sujeitos sociais,  ou  seja,  ela  significa  um  espaço  onde  os  sujeitos  vivem  em  um  

território  e  compartilham  uma  cultura.  Compreende-se  que  a  cultura  e  sociedade  estão  

interligadas,  pois  ambas  envolvem  o  compartilhamento  de  vivências  e  costumes.  A  

cultura  é  o  sentimento  de  pertencimento,  ela  fornece  os  elementos  como  as  regras,  

crenças,  padrões,  e  a  sociedade  é  o  espaço onde onde ocorre essa sensação de 

pertencimento.  

Nesse  sentido,  a  formação  identitária  de  um  indivíduo  significa  uma  

representação  de pertencimento  a  um  grupo  social  e  transmite  um  modelo  

comportamental  que  reflete  os  aspectos  culturais  e  sociais.  Trata-se  de  um  processo  da  

vida  humana  que  está  sempre  em  construção,  ou  seja,  ele  é  contínuo  e  está  sujeito  a  

mudanças.  No  livro  “Educação,  escolarização  e  identidade  negra:  dez  anos  de  

 40  



 

pesquisa  sobre  relações  raciais  no  PPGE-  UFPE”  por  meio  das  contribuições  da  

educadora  Silva  (2010)  no  capítulo  “Expressões  de  identidade  do  alunado  

afrodescendente”  aponta  que  a  identidade  é  percebida  a  partir  da  visão  construtivista.  

Essa  abordagem  a  partir  do  pensamento  construtivista  baseia-se  na  ideia  em  

que  o sujeito  constroi  as  suas  percepções  mediante  ao  ambiente  ao  qual  está  inserido.  

A  identidade,  a  partir  dessa  linha  de  pensamento,  é  determinada  a  partir  dos  aspectos  

sociais  e  culturais  ao  qual  está  inserida.  Ela  está  sempre  em  construção,  agregando  

valores  e  se  consolidando  a  partir  da  interação  dos  sujeitos  com  o  ambiente.As  

identidades  no  campo  social  estão  sujeitas  a  um  processo  constante  de  reelaboração  e  

como  são  compreendidas  como  não  estáveis  se  caracterizam a partir das relações do 

interior e do exterior dos sujeitos (Silva, 2010).  

É  diante  das  relações  entre  cultura  e  sociedade  que  deve-se  pensar  a  

identidade cultural,  ou  seja,  essa  construção  identitária  é  percebida  a  partir  dos  traços  

culturais  de  uma  determinada  sociedade.  Segundo  a  educadora  e  pesquisadora  Diana  

(2018)  em  seu  artigo  “Identidade  cultural  ”  essa  identidade  é  um  sentimento  de  

pertencimento  a  um  determinado  grupo  social.  Ela  é  o  indicador  do  meio  cultural  que  

os  sujeitos  estão  interligados,  assim  essa  identidade  sendo  percebida  a  partir  do  

compartilhamentos  das  crenças,  tradições,  preferências  entre os membros de uma 

comunidade  

Essa  construção  identitária  é  o  elo  de  ligação  entre  indivíduos  com  

características socioculturais  parecidas.  Ela  se  manifesta  a  partir  da  cultura  de  uma  

determinada  sociedade,  ou  seja,  na  religião,  dança,música,  etc.  A  identidade  cultural  é  

o  reconhecimento  do  sujeito  enquanto participante de um determinado cenário social.  

Segundo  o sociólogo  Hall  (2006)  em  sua  obra  “ A  identidade  cultural  na  

pós-modernidade ”  as  identidades  não  podem  ser  dadas  como  determinadas  em  uma  

sociedade,  pois  elas  estão  em  constante  movimento  e  construção.  O  conceito  de  

identidade  está  relacionado  com  a  construção  social  e  histórica  de  uma  comunidade,  

ou  seja,  não  é  um  elemento  fixo  e  igualitário  para  todos  os  sujeitos.  Está  relacionado  

com  os  elementos  culturais  de uma sociedade ( Hall, 2006).  

Conhecer,  conviver  e  aprender  sobre  as  diversidades  culturais  presentes  na  

sociedade é  o  que  condiciona  a  formação  da  identidade  cultural  dos  sujeitos,  ou  seja,  

essa  identidade  é  fomentada  a  partir  das  peculiaridades  culturais  de  um  determinado  

 41  



 

cenário.  A  construção  da  identidade  da  criança  acontece  a  partir  das  relações  

desenvolvidas  com  a  comunidade.  Esse  processo  é  fundamental  no  período  da  infância,  

pois  é  nela  que  elas  estão  propícias  a  aprender  de acordo com sua percepção de mundo.  

Se  a  criança  estiver  relacionada  a  uma  comunidade  rica  na  produção  cultural  

e  ligada a  uma  rede  de  socialização  onde  esses  saberes  são  repassados,  mais  elementos  

serão  agregados  à  constituição  dessa  identidade.  Para  Silva  (2019)  em  seu  artigo  “  

Noções  de  identidade  de  Stuart  Hall  e  o  diálogo  com  o  patrimônio  da  cultura  

imaterial  ”  a  identidade  é  constituída  a  partir  das  interações  com  símbolos,  valores  e  

práticas  presentes  na  cultura.  Essa  construção agrega o sentimento de pertencimento social 

de uma criança.  

A  partir  do  momento  em  que  ela  se  sente  pertencente  a  uma  comunidade,  

isso  vai  ser refletido  no  seu  perfil  identitário.  Esse  processo  de  formação  da  identidade  

é  construído  e  reconstruído  de  forma  dialética,  ou  seja,  os  significados  dos  valores  

compostos  pelos  aspectos  culturais  de  uma  sociedade  são  importantes  para  a  formação  

da  identidade  cultural  (Silva,  2019).  

Pensar  na  identidade  cultural  na  umbanda  é  entender  que  ela  vai  está  

permeada  pelos valores  ancestrais.  Assim  segundo  o  antropólogo  Ahyas  Siss  e  as  

educadoras  Maiza  da  Silva  Francisco  e  Mônica  da  Silva  Francisco  no  artigo  “A  

criança,  terreiro,  produção  e  saberes:  apontamentos”  afirmam  que  “a  produção  de  

conhecimento  acerca  dos  valores  culturais  transmitidos  para  as  futuras  gerações,  

contribui  com  a  construção  da  identidade  da  criança  no  terreiro através da vivência 

religiosa [...]” ( Siss, Francisco e Francisco, 2020, p. 6).  

Como  dito  anteriormente,  o  cotidiano  das  crianças  do  terreiro  é  rodeado  pelas 

heranças  africanas  e  elas  vão  estruturar  essa  construção  de  identidade.  Para  Caputo  

(2012,  p.  20)  os  terreiros  “como  espaços  educativos,  de  circulação  de  conhecimentos,  

saberes  e  memória [...] afirmam-se identidades, constroem-se laços de pertencimentos e 

parentesco”.  

Pensar  na  criança  de  terreiro  e  sua  identidade  construída  nesse  ambiente  é  

entender que  ela  vai  se  desenvolver  a  partir  da  sua  percepção  de  mundo,  ou  seja,  a  

partir  dos  aspectos  produzidos  pela  cultura  de  pares,  pela  interação  com  a  comunidade  

e  pelas  atividades  desenvolvimento  por  ela,  como  é  afirmado  pelo  pedagogo  Roberlan  

Melo  da  Silva  m  seu  trabalho  de  conclusão  de  curso  “ O  terreiro  de  umbanda  

 42  



 

“Janaína  e  Ogum  Beira-Mar”  como  lócus  propiciador  do  ensino  de  ciências  -  uma  

experiência  com  crianças  em  espaço  não-formal” :  

 As  pequenas  atividades  realizadas  pelas  crianças,  o  modo  de  como  
interagem  com  o  espaço,  a  significância  deste,  são  pontos  relevantes  na  
construção  da  identidade,  essa  relação  da  criança  com  o  espaço  e  as  
pessoas,  discorre  de  saberes  e  significados,  o  espaço  sociocultural  
constroi  a  identidade  e  as  crianças  constroem,  assim  como  dão  um  
novo  significado  de  sua  maneira  própria de ver o mundo ( Silva, 2018, p. 
37).  

Até  aqui  compreendemos  as  relações  entre  cultura,  sociedade  e  identidade,  

como também  o  conceito  e  a  construção  identitária  na  perspectiva  cultural.  Entretanto,  

o  ponto  central  da  discussão  é  compreender  como  as  tradições  orais  atuam  na  

construção  da  identidade cultural infantil.  

A  identidade  cultural  é  construída  a  partir  das  memórias  coletivas  presente  na  

sociedade,  ou  seja,  é  a  produção  cultural  de  uma  sociedade  que  vai  ser  a  base  para  a  

construção  da  identidade  enquanto  ser  social.  Na  linha  de  pensamento  dessa  pesquisa  a  

identidade  cultural  da  criança  será  formada  a  partir  da  forma  em  que  ela  internaliza  o  

aprendizado do terreiro de umbanda, que ocorre por meio  da oralidade.  

Segundo  a  pesquisadora  Freitas  (2012)  em  seu  artigo  “  Oralidade  e  cultura  ”  

afirma que  a  cultura  oral  toma  várias  formas  de  representatividade  em  uma  

determinada  sociedade,  ou  seja,  apresentando  as  particularidades  e  que  estão  

interligados  em  várias  histórias,  na  forma ao qual são transmitidas de geração em geração 

por meio da cultura oral.  

São  os  elementos  compostos  nas  tradições  orais  em  terreiros  de  umbanda  que 

estruturar  os  conhecimentos  na  identidade  cultural,  ou  seja,  são  os  contos,  as  rodas  de  

conversas,  os  pontos  cantados  que  vão  permitir  à  criança  conhecer  o  passado  e  com  

isso  agregar  valores  na  sua  construção  identitária.  É  pelos  caminhos  das  tradições  orais  

que  uma  sociedade  constroi  a  sua  cultura  e  é  através  dela  que  um  indivíduo  adquire  

elementos  para  construir a sua identidade.  

É  através  da  oralidade  que  a  criança  vem  a  ter  acesso  aos  elementos  que  

compõem essa  cultura,  assim  possuindo  artefatos  culturais  para  a  construção  da  sua  

identidade  cultural. São  esses  elementos que  possibilitaram  a  criança  a  se  reconhecer  

como  participante  de  uma  comunidade.  

 43  



 

É  esse  conhecimento  perpetuado  através  da  oralidade  que  abre  caminhos  para  

a resistência  cultural  umbandista,  ou  seja,  a  identidade  construída  por  elas  é  o  

sinônimo  de  resistência.  Segundo  o  educadores  Miranda  e  Melo  (2017)  no  artigo  “  O  

corpo  afro  religioso  entre  simbologias,  saberes  culturais  e  ancestralidade”  afirmam  

que  o  sujeito  nas  religiões  afrodescendentes  é  muito  além  de  um  organismo  biológico,  

ou  seja,  eles  são  a  matéria  que  carregam  as  marcas  das  histórias  ancestrais  que  são  

responsáveis  pela  constituição  da  identidade cultural.  

As  tradições  orais  umbandistas  desempenham  um  papel  crucial  na  construção  

da identidade  cultural  infantil  dentro  dessa  religião,  servindo  como  um  elo  fundamental  

entre  as  gerações  e  a  rica  herança  espiritual  e  cultural  da  Umbanda.  Através  de  

contos,  cantos,  pontos  (canções  sagradas),  lendas  de  entidades  espirituais,  e  

ensinamentos  passados  verbalmente,  as  crianças  umbandistas  absorvem  valores,  normas  

e  conhecimentos  que  moldam  sua  compreensão do mundo espiritual e de si mesmas.  

Essas  narrativas  preservam  a  sabedoria  ancestral,  fortalecem  os  laços  familiares  

e comunitários,  e  promovem  um  profundo  senso  de  pertencimento  e  continuidade.  Ao  

participar  dessas  práticas  culturais  e  rituais,  as  crianças  desenvolvem  uma  conexão  

espiritual  única,  internalizando  a  identidade  coletiva  que  define  e  distingue  a  Umbanda.  

Assim,  as  tradições  orais  umbandistas  são  essenciais  para  a  formação  da  identidade  

cultural  infantil,  garantindo  que  os  ensinamentos  e  experiências  do  passado  continuem  

a  influenciar  e  enriquecer  as  gerações futuras dentro dessa religião.  

São  essas  histórias  ancestrais  que  construíram  as  identidades  das  crianças  

baseadas nos  valores  ancestrais  e  com  isso  um  sinônimo  de  resistência  cultural.  A  

garantia  de  que  as  tradições orais estariam presentes na propagação dos ensinamentos 

ancestrais.  

  

 

 

 
 

 

 

 

 44  



 

 

 

 

 

 

CAMINHOS METODOLÓGICOS: IDENTIDADE E TRADIÇÕES ORAIS COMO  
FONTES DE SABEDORIA  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 45  



 

4  CAMINHOS  METODOLÓGICOS:  IDENTIDADE  E  TRADIÇÕES  ORAIS  

COMO FONTES DE SABEDORIA  

A  metodologia  do  trabalho  científico  é  a  parte  descritiva  das  etapas  em  que  

se  segue uma  pesquisa.  Segundo  Gil  (2008),  o  método  científico  é  definido  “como  o  

conjunto  de  procedimentos  intelectuais  e  técnicos  adotados  para  se  atingir  o  

conhecimento”  (Gil,  2008,  p.8).  Para  Gil  (1999),  a  metodologia  científica  é  um  

composto  de  procedimentos  intelectuais  e  técnicos  utilizados  com  o  propósito  de  

atingir  determinado  conhecimento.  Nessa  seção  será  abordado  a  metodologia  da  

pesquisa,  buscando  descrever  o  Tipo  de  pesquisa  quanto  à  abordagem;  Tipo  de  

pesquisa  quanto  aos  objetivos;  Tipo  de  estudo;  Coleta  de  dados;  Análise  de dados.  

 4.1 ​  Tipo de pesquisa quanto a abordagem  

Considerando  a  natureza  desta  pesquisa  optou-se  por  uma  abordagem  

qualitativa, pois  ela  é  a  que  enquadra-se  melhor  nos  prospectos  que  apresenta-se  neste  

escrito.  Tendo  em  vista  que  o  objeto  de  estudo  dessa  pesquisa  são  as  crianças  de  

terreiro,  tradições  orais  e  a  identidade cultural.  

Segundo  Gil  (2002)  em  seu  livro  “  Como  elaborar  projetos  de  pesquisa  ”  a  

pesquisa qualitativa  permite  uma  interação  dinâmica  entre  o  problema  de  pesquisa  e  a  

descrição  dos  fenômenos  observados  no  objeto  de  estudo,  possibilitando  um  

aprofundamento  interpretativo  do  tema  e  a  análise  detalhada  dos  dados  coletados.  O  

autor  destaca  que  a  escolha  por  esse  tipo  de  abordagem  é  apropriada  quando  se  busca  

compreender  o  significado  dos  fenômenos  sociais, oferecendo uma compreensão rica e 

detalhada.  

Marconi  e  Lakatos  (2003)  afirmam  que  a  escolha  do  tipo  de  pesquisa  quanto  

à abordagem  é  feita  de  acordo  com  os  objetivos  propostos  ao  longo  de  um  projeto.  

No  caso  da  pesquisa  bibliográfica,  a  abordagem  qualitativa  é  ideal,  pois  propõe  uma  

análise  interpretativa  e  uma  compreensão  profunda  do  tema  estudado.  Eles  enfatizam  

que  a  pesquisa  qualitativa  não  se  restringe  somente  a  dados  numéricos,  mas  busca  

compreender  e  explicar  fatos  a  partir  da  descrição  e  interpretação  dos  componentes  de  

uma  pesquisa.  A  abordagem  qualitativa  permite  ao  pesquisador  obter  respostas  claras  e  

objetivas,  proporcionando  uma  visão  ampla  e  potencialmente contribuindo para novas 

reformulações teóricas do tema estudado.  

 46  



 

Neste  estudo,  a  abordagem  qualitativa  facilita  a  exploração  e  compreensão  das 

tradições  orais  e  da  identidade  cultural  das  crianças  de  terreiro,  permitindo  uma  análise  

detalhada das práticas e significados culturais transmitidos oralmente.  

 4.2 ​  Tipo de pesquisa quanto aos objetivos  

Considerando  os  objetivos  dessa  pesquisa  e  a  forma  mais  viável  de  chegar  às 

respostas  desejadas,  optou-se  por  uma  pesquisa  de  cunho  exploratório  em  relação  aos  

objetivos  definidos.  Segundo  as  afirmações  de  Gil  (2002,  p.41)  pesquisas  exploratórias  

possuem  como  objetivo  garantir  proximidade  com  o  problema,  podendo  assim  formular  

questionamento,  hipóteses,  estudo  bibliográfico  e  entrevistas.  Gil  (2002)  destaca  que  a  

pesquisa  exploratória  é  útil  para  esclarecer  conceitos,  construir  hipóteses  e  identificar  

possíveis relações entre variáveis, fornecendo uma base sólida para estudos posteriores.  

A  pesquisa  exploratória  vai  permitir  ter  fundamentos,  bases  e  agregações  que  

visam permitir  a  chegar  em  uma  conclusão  dos  objetivos  almejados  dentro  desta  

pesquisa.  Marconi  e  Lakatos  (2003)  também  enfatizam  que  a  pesquisa  exploratória  é  

adequada  quando  se  busca  obter  uma  compreensão  inicial  de  um  fenômeno,  

especialmente  em  áreas  onde  há  pouca  informação  disponível.  Eles  sugerem  que  a  

pesquisa  exploratória  é  essencial  para  desenvolver  novos insights e abrir caminho para 

investigações mais detalhadas.  

Neste  estudo,  a  pesquisa  exploratória  permitirá  estabelecer  fundamentos,  bases  

e agregar  informações  que  visam  alcançar  os  objetivos  almejados.  Ao  investigar  as  

tradições  orais  e  a  identidade  cultural  das  crianças  de  terreiro,  a  pesquisa  exploratória  

possibilita  uma  compreensão  inicial  do  tema,  identificando  aspectos  importantes  que  

serão  aprofundados  ao  longo da pesquisa.  

 4.3 ​  Tipo de estudo  

O  tipo  de  estudo  escolhido  para  o  desenvolvimento  dessa  pesquisa  é  um  

estudo bibliográfico.  Segundo  Lakatos  e  Marconi  na  obra  “  Fundamentos  de  

metodologia  científica”  afirmam que:  

 A  pesquisa  bibliográfica,  ou  de  fontes  secundárias,  abrange  toda  
bibliografia  já  tornada  pública  em  relação  ao  tema  de  estudo,  
desde  publicações  avulsas,  boletins,  jornais,  revistas,  livros,  
pesquisas,  monografias,  teses,  material  cartográfico  etc.,  até  
meios  de  comunicação  orais: rádio,  gravações em fita magnética e  
audiovisuais:  filmes  e  televisão.  Sua  finalidade  é  colocar o 
pesquisador  em  contato  direto com  tudo  o  que foi escrito, dito ou 

 47  



 

filmado  sobre  determinado assunto, inclusive conferências  seguidas  
de  debates que  tenham sido  transcritos  por  alguma fonética, quer 
publicadas, quer gravadas (Marconi e Lakatos, 2003, p. 183)  

Gil  (2002)  destaca  que  a  pesquisa  bibliográfica  é  uma  etapa  crucial  em  todo  

trabalho científico,  pois  fornece  uma  visão  abrangente  dos  estudos  realizados  sobre  a  

temática  da  pesquisa.  Ele  argumenta  que  a  revisão  da  literatura  é  fundamental  para  

identificar  lacunas  no  conhecimento  existente  e  fornecer  uma  base  teórica  sólida  para  

a  pesquisa.  Consiste  no  levantamento  e  seleção  de  informações  relacionadas  ao  tema  a  

partir  de  fontes  como  teses,  jornais,  artigos,  gravações,  dissertações,  anais,  entre  outros.  

Essa  modalidade  de  estudo  visa  não  apenas  discutir  uma  temática  já  pesquisada,  mas  

também  atualizar  conhecimentos  por  meio de obras já publicadas.  

A  pesquisa  bibliográfica  é  uma  etapa  importante  em  todo  trabalho  científico,  

pois  ela fornece  os  estudos  realizados  sobre  a  temática  desta  pesquisa  .  Ela  consiste  

no  levantamento  e  na  seleção  de  informações  relacionados  a  pesquisa  a  partir  de  

fontes  como:  teses,  jornais,  artigos,  gravações,  dissertação,  anais,  etc.  Essa  modalidade  

de  estudo  tem  finalidade  não  apenas  de  falar  de  uma  temática  já  pesquisada,  mas  

também  a  atualização  de  conhecimentos  através de obras já publicadas.  

A  escolha  para  tal  tipo  de  estudo  deu-se  a  partir  de  uma  nova  abordagem  a  

fim  de contribuir  significativamente  para  a  sociedade  acadêmica  e  é  importante  pois  ela  

vai  permitir  analisar  e  compreender  as  especificações  existentes  na  pesquisa,  assim  

como  a  complexidade  do objeto de pesquisa.  

 4.4 ​  Coleta de dados  

Segundo  Marconi  e  Lakatos  (2003),  a  coleta  de  dados  é  um  método  científico  

que envolve  atividades  sistemáticas  e  racionais  com  o  intuito  de  alcançar  objetivos  

específicos,  detectar  possíveis  erros  e  auxiliar  na  perspectiva  de  uma  nova  abordagem.  

A  coleta  de  dados  neste  estudo  será  realizada  através  de  um  estudo  bibliográfico  de  

artigos  científicos,  teses  e  dissertações que abordam as tradições orais e a identidade 

cultural das crianças de terreiro.  

Marconi  e  Lakatos  (2003)  destacam  que  a  coleta  de  dados  a  partir  de  fontes 

secundárias,  como  a  bibliografia  existente,  é  fundamental  para  identificar  diferenças  e  

semelhanças  nas  informações,  permitindo  uma  análise  comparativa  e  a  construção  de  

um  referencial  teórico  sólido.  Gil  (2002)  também  enfatiza  a  importância  de  uma  coleta  

 48  



 

de  dados  sistemática  e  bem  planejada,  afirmando  que  ela  é  crucial  para  garantir  a  

validade  e  a  confiabilidade  dos  resultados  da  pesquisa.  A  partir  desse  estudo  

bibliográfico,  é  possível  obter  uma  base  consistente  para  a  análise  subsequente,  

garantindo  a  validade  e  a  relevância  dos  dados coletados.  

 4.5 ​  Análise de dados  

A  análise  de  dados  será  realizada  por  meio  de  um  estudo  bibliográfico  

voltado  para  a temática  desta  pesquisa.  Gil  (2002)  destaca  que  a  análise  qualitativa  

envolve  a  interpretação  dos  conteúdos  encontrados  na  literatura  revisada,  permitindo  

identificar  padrões,  categorias  e  temas  recorrentes  relacionados  ao  objeto  de  estudo.  A  

análise  dos  dados  coletados  será  focada  na  compreensão  das  tradições  orais  e  da  

identidade  cultural  das  crianças  de  terreiro,  buscando  interpretar e contextualizar as 

informações de acordo com a literatura existente.  

Marconi  e  Lakatos  (2003)  enfatizam  que  a  análise  de  dados  é  o  processo  de  

dar sentido  aos  dados  coletados,  permitindo  ao  pesquisador  compreender  profundamente  

o  objeto  de  estudo.  Eles  argumentam  que  a  análise  qualitativa  é  essencial  para  

identificar  e  compreender  as  nuances  e  complexidades  dos  fenômenos  estudados,  

proporcionando  uma  visão  detalhada  e  fundamentada  do  tema.  Durante  esta  fase,  será  

realizada  a  interpretação  dos  dados  coletados,  com  o  objetivo  de  alcançar  as  respostas  

aos  objetivos  desejados.  A  análise  qualitativa  permitirá  identificar  e  compreender  as  

nuances  e  complexidades  das  tradições  orais, proporcionando uma visão detalhada e 

fundamentada do tema estudado.  

 4.6 ​  Cuidados éticos  

Para  garantir  a  integridade  ética  desta  pesquisa  bibliográfica,  foram  adotadas 

diversas  medidas  ao  longo  do  processo  de  desenvolvimento  do  trabalho.  Primeiramente,  

assegura-se  o  respeito  aos  direitos  autorais,  realizando  a  devida  citação  de  todas  as  

fontes  consultadas.  Este  procedimento  é  essencial  para  atribuir  o  crédito  apropriado  aos  

autores  originais e evitar qualquer forma de plágio, que é uma grave violação ética e 

acadêmica.  

A  transparência  foi  mantida  de  maneira  rigorosa  durante  toda  a  pesquisa.  As 

metodologias  utilizadas  para  a  seleção,  análise  e  interpretação  das  fontes  bibliográficas  

foram  descritas  de  forma  clara  e  detalhada.  Isso  inclui  uma  explicação  minuciosa  dos  

 49  



 

critérios  de  inclusão  e  exclusão  de  fontes,  permitindo  que  outros  pesquisadores  possam  

compreender  e,  se  necessário, replicar os métodos empregados.  

Além  disso,  uma  postura  de  imparcialidade  foi  cuidadosamente  mantida  na  

análise  e apresentação  das  informações  coletadas.  Esforçou-se  para  evitar  qualquer  

distorção  dos  dados  que  pudesse  favorecer  hipóteses  ou  conclusões  pré-concebidas.  A  

imparcialidade  é  fundamental  para  garantir  que  os  resultados  apresentados  sejam  fieis  

às  evidências  encontradas nas fontes.  

Embora  a  pesquisa  bibliográfica  não  envolva  diretamente  dados  pessoais  dos 

indivíduos,  a  confidencialidade  foi  igualmente  considerada.  Respeitou-se  a  privacidade  

dos  indivíduos  mencionados  nas  fontes,  tratando  as  informações  com  a  devida  

responsabilidade  e  evitando qualquer exposição inadequada.  

Em  relação  aos  conflitos  de  interesse,  foi  adotada  uma  política  de  

transparência  total. Qualquer  possível  conflito  de  interesse  que  pudesse  influenciar  a  

interpretação  dos  dados  ou  a  condução  da  pesquisa  foi  devidamente  declarado.  Esta  

prática  é  crucial  para  manter  a  confiança na integridade do estudo.  

A  utilização  responsável  das  informações  foi  outra  prioridade  ao  longo  da  

pesquisa. Esforçou-se  para  evitar  a  disseminação  de  dados  errôneos  ou  deturpados,  

garantindo  que  as  informações  apresentadas  fossem  precisas  e  verificáveis.  Esse  

compromisso  com  a  veracidade  das informações é vital para a contribuição científica e 

acadêmica do trabalho.  

Por  fim,  a  objetividade  e  o  rigor  científico  foram  mantidos  durante  todo  o  

processo de  seleção  e  análise  das  fontes.  Utilizou-se  critérios  rigorosos  para  assegurar  a  

qualidade  e  a  integridade  da  pesquisa,  contribuindo  para  a  credibilidade  e  a  

confiabilidade  dos  resultados  obtidos.  Esses  cuidados  éticos  visam  não  apenas  garantir  

a  validade  do  estudo,  mas  também  fortalecer a confiança na pesquisa acadêmica como um 

todo.  

 

 

 

 50  



 

 

 

RESULTADOS E DISCUSSÕES: TRILHANDO CAMINHOS ENTRE  PRÁTICAS  
EDUCATIVAS E IDENTIDADE CULTURAL  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 51  



 

 5 ​  RESULTADOS ​  E ​  DISCUSSÕES: ​  TRILHANDO ​  CAMINHOS ​  ENTRE 
PRÁTICAS EDUCATIVAS E IDENTIDADE CULTURAL  

5.1 ​  Análise das Tradições Orais na Umbanda: Educação e Transmissão de Saberes  

A  partir  das  questões  e  da  construção  teórica  sobre  as  tradições  orais  

umbandistas, entende-se  que  ela  foi  apresentada  a  partir  da  fala  e  das  experiências  

cotidianas  dessa  comunidade.  A  escolha  dos  trabalhos  deu-se  a  partir  da  similaridades  

de  trabalhos  já  construídos  sobre  as  tradições  orais.  Nesta  seção,  propõe-se  discutir  

com  os  autores  das  obras  selecionadas  e  compreender  a  partir  das  perspectivas  dos  

mesmos  como  ocorrem  as  tradições  orais nos terreiros de umbanda.  

O  primeiro  trabalho  a  ser  analisado  é  uma  tese  de  doutorado  intitulada  

“Educação, resistência  e  tradição  oral:  a  transmissão  de  saberes  pela  oralidade  de  

matriz  africana  nas  culturas  populares,  povos  e  comunidades  tradicionais ”,  elaborada  

pela  educadora  Daniela  Barros  Pontes  e  Silva.  A  análise  desta  seção  será  pensada  a  

partir  de  como  a  autora  apresenta  essas  tradições  orais,  ressaltando-se  que  candomblé  

e  umbanda  embora  sejam  religiões  de  matrizes africanas são distintas e apresentam alguns 

elementos intrínsecos entre si.  

Em  sua  tese,  uma  pesquisa  etnográfica  realizada  em  uma  casa  de  candomblé,  

ela explica  que  as  tradições  orais  permeadas  pela  ancestralidade  são  importantes  para  a  

formação  humana  do  sujeito  e  como  essa  tradição  contribui  para  a  formação  identitária  

dos  sujeitos  nas  culturas  populares,  povos  e  comunidades  tradicionais.  Assim  os  

processos  educativos  são  percebidos  a  partir  das  tradições  orais  e  preservam  a  essência  

do  caráter  educativo  a  partir  da  vivência  do  cotidiano  e  levando  em  consideração  as  

especificidades  de  cada  um  nos  espaços  de fé (Silva, 2017).  

O  segundo  texto  a  ser  analisado  é  um  artigo  produzido  por  Cairo  Mohamad  

Ibrahim Katrib  e  Tadeu  Pereira  dos  Santos  nomeado  por  “  O  aprender-ensinar  na  

umbanda:  desconstruindo  olhares  e  abrindo  possibilidades”.  O  artigo  retrata  sobre  os  

processos  de  aprender-ensinar,  entre  eles  as  tradições  orais,  e  que  nesse  espaço  existe  

uma  educação  divergente do processo padrão e no entanto válida nos terreiros de umbanda.  

De  modo  geral  as  tradições  orais  nos  terreiros  de  umbanda  enquanto  prática 

educativa  ocorre  no  cotidiano,  ultrapassando  o  universo  da  fala  como  não  apenas  

como  um  instrumento  comunicativo  (Silva,  2017),  mas  como  um  ato  de  

reconhecimento  e  resistência  cultural.  Katrib  e  Santos  (2020)  afirmam  que  esses  

 52  



 

aprendizados  nos  terreiros  de  umbanda  não  ocorrem  de  forma  estruturada  em  uma  

cronologia  fixa  ou  espaços  específicos,  ocorrendo  de  forma  fluida  e  integrada  no 

contexto das atividades  religiosas. Isso  sugere que  o ensino  não  está limitado a momentos 

específicos, mas permeia toda a experiência religiosa.  

É  partindo  dessa  percepção  que  deve-se  analisar  as  tradições  orais  

compreendendo como  ocorre  nas  casas  de  axé  umbandista.  Nos  terreiros  de  Umbanda,  

a  tradição  oral  é  o  principal  meio  de  transmissão  de  saberes  e  práticas  culturais.  Este  

processo  educativo  é  contínuo  e  se  manifesta  de  diversas  formas  no  cotidiano  dos  

terreiros.  A  educação  pela  oralidade  inclui  a  transmissão  de  conhecimentos  sobre  

rituais,  mitos,  histórias  ancestrais,  práticas  de  cura  e  fundamentos  religiosos.  Os  

saberes  são  passados  de  geração  em  geração  através da fala, das expressões corporais, dos 

cantos, das danças, e dos rituais.  

A  primeira  pauta  proposta  pela  autora  de  como  ocorrem  essas  tradições  é  

através  da ancestralidade,  especificidades  dos  terreiros  e  o  cotidiano  como  é  apontado  

por  Silva  (2017)  e  Katrib  e  Santos  (2020).  Quando  se  pensa  nos  saberes  ancestrais  

presentes  nos  terreiros  de  umbanda  geralmente  os  associa  com  as  histórias  e  o  modo  

de  viver  dos  antepassados.  Entretanto  ela  deve  ser  compreendida  como  um  fio  

condutor  na  transmissão  de  saberes  propostos  através  das  tradições  orais  (Silva,  2017).  

Não  trata-se  somente  de  conhecer  o  passado  transmitido  nos  saberes  orais  dos  terreiros  

de  umbanda,  é  conhecer  e  ser  educado  por  ele.  

A  ancestralidade  é  o  pilar  central  da  tradição  oral  nos  terreiros  de  Umbanda.  

Os conhecimentos  e  práticas  são  guardados  na  memória  coletiva  e  transmitidos  

oralmente,  conectando  as  pessoas  às  suas  raízes  a  do  conhecimento  ancestral  e  

promovendo  um  senso  de  identidade  e  pertencimento.  Ela  permite  uma  ligação  com  os  

ancestrais,  cujas  tradições  e  conhecimentos foram adaptados e preservados nos terreiros de 

Umbanda.  

Os  rituais  e  as  cerimônias  herdadas  dos  conhecimentos  ancestrais  são  

momentos chave  de  transmissão  de  saberes  através  das  tradições  orais,  onde  os  

participantes  aprendem  através  da  observação  e  participação  ativa.  Esses  rituais  

reforçam  a  memória  e  a  presença  dos  ancestrais  no  cotidiano  do  terreiro,  como  é  

apontado  por  Silva  (2017).  A  memória  coletiva  são  momentos  chave  de  transmissão  

de  saberes,  onde  os  participantes  aprendem  através  da  observação  e  participação  ativa.  

Esses  rituais  reforçam  a  memória  e  a  presença  dos  ancestrais  no  cotidiano  do  terreiro.  

 53  



 

A  ancestralidade  não  é  apenas  um  conceito  abstrato,  mas  é  vivida  e  manifestada  

diariamente  nas  práticas  e  rituais  do  terreiro.  A  constituição  humana,  nesse  contexto, 

está profundamente ligada à internalização e vivência desses saberes ancestrais.  

Katrib  e  Santos  (2020)  afirmam  que  os  aprendizados  ocorrentes  nos  terreiros  

de umbanda  ocorre  de  forma  coletiva,  ou  seja,  os  caminhos  trilhados  a  partir  das  

tradições  orais  reflete  uma  abordagem  educativa  que  permite  a  presença  de  várias  

vozes,  seja  essa  voz  pertencente  a  um  adulto  ou  a uma  criança, que  contribuem  para a  

transmissão  e  recebimento  de conhecimentos, valorizando a troca e a diversidade de 

experiências.  

Esse  fator  destacado  pela  autora  é  refletido  nos  terreiros  de  umbanda,  pois  

esse  lugar enquanto  espaço  educativo  desenvolve  suas  narrativas  orais  no  

cotidiano.Trata-se  de  uma  prática  educativa  pensada  e  sustentada  pelos  saberes  

ancestrais.  São  saberes  orais  constituídos  a partir da ancestralidade e das especificidades de 

cada espaço umbandista.  

Para  Silva  (2017)  e  Katrib  e  Santos  (2020)  aponta  que  a  educação  nos  

terreiros  é indissociável  do  cotidiano;  a  todo  o  momento  ele  revela-se  como  um  lugar  

educativo  diante  das  atividades  diárias,  do  diálogo  e  das  experiências  entre  os  

membros  da  comunidade.  Nos  terreiros  de  umbanda  é  um  processo  orgânico  que  

ocorre  através  das  atividades  diárias,  das  relações sociais, e das práticas comunitárias.  

Cada  momento  e  interação  no  terreiro  é  uma  oportunidade  de  aprendizagem  e 

transmissão  de  saberes.  As  práticas  de  trabalho,  a  maneira  de  falar,  as  relações  

familiares  e  comunitárias  são  todas  permeadas  pela  tradição  oral.  A  vivência  cotidiana  

nas  práticas  do  terreiro  é  fundamental  para  a  transmissão  dos  saberes,  pois  envolve  

não  apenas  a  teoria,  mas  principalmente  a  experiência  prática.  Essa  abordagem  

educativa  está  alinhada  com  a  pedagogia ancestral mencionada anteriormente. O  último  

fator  apresentado  por  Silva  (2017)  são  as  especificidades  de  cada  terreiro, ou seja:  

 “  A  tradição  oral  de  matriz  africana  estrutura-se  através  de  
determinações  hierárquicas  específicas,  que  organizam  a  relação  e  a  
responsabilidade  dos  mais  velhos  e  dos  mais  novos,  o  acesso  aos  
saberes  e  aos  segredos,  o  lugar  de  fala  e  o  lugar  de  escuta.  
Materializa-se  pelo  diálogo  e  no  diálogo,  entre  as  pessoas,  no  cotidiano  
e  com  o  tempo,  por  isso,  é  preciso  vivê-la  para  compreendê-la e para 
aprendê-la” (Silva, 2017, p. 161|)  

 54  



 

A  especificidade  hierárquica  dos  terreiros  de  umbanda  enquanto  fator  educativo 

proporciona  um  aprendizado  gradual,  respeito  e  responsabilidade.  Quando  se  pensa  em  

hierarquia  assimila-se  a  uma  posição  de  poder.  Um  posto  onde  se  tem  uma  

concentração  de  autoridade onde a ocupação dos inferiores são vistos como subordinados da 

classe mais alta.  

Nos  terreiros  de  umbanda  existem  muitas  formas  de  hierarquia,  porém  todas 

possuem  um  padrão  parecido.  Nesses  espaços  a  hierarquia  é  percebida  de  outro  

aspecto,  Silva  (2017)  aponta  que  os  conhecimentos  propostos  pelos  saberes  orais  

repassados  através  da  hierarquia  materializam-se  pelo  diálogo  e  através  do  diálogo  

entre  as  pessoas,  no  cotidiano  e  no  tempo.  A  visão  de  saberes  compartilhados  através  

da  hierarquia  está  ligada  com  “a  relação  e  a  responsabilidade  dos  mais velhos  e dos 

mais  novos,  o  acesso aos  saberes e  aos segredos,  o  lugar de fala e o lugar de escuta” 

(Silva, 2017, p. 161).  

Katrib  e  Santos  (2020)  afirmam  que  “a  hierarquia  na  Umbanda  é  valorizada  

não  pelo grau  de  conhecimento  escolar/acadêmico,  mas  sim  pelo  tempo  de  experiência  

e  vivência  no  terreiro que independe da condição social, econômica, educacional ou idade”.  

Nesses  espaços  sagrados,  a  forma  de  pensar  a  hierarquia  como  uma  forma  de 

propagar  as  tradições  orais  abre  uma  nova  forma  de  pensar  e  observar  as  diferentes  

narrativas  e  percepções  vinda  desses  conhecimentos.  Essa  forma  nos  permite  ver  que  

nos  terreiros  o  fator  idade  é  irrelevante  e  o  que  permite  essa  transmissão  de  saberes  a  

partir  da  hierarquia  é  o  tempo de iniciação na religião.  

O  processo  de  aprendizagem  nesses  espaços  materializa-se  através  do  diálogo  

e  pelo diálogo  entre  as  pessoas  da  comunidade  dos  terreiros  de  matrizes  afro  

brasileiras  e  com  o  tempo.  É  preciso  viver  as  tradições  orais  nos  terreiros  de  umbanda  

para  compreendê-la  e  aprendê-la.  As  tradições  orais  ultrapassam  o  universo  das  

palavras  pronunciadas,  assim  a  palavra  educa  tanto  quanto  o  corpo  em  suas  expressões  

materializadas  através  da  voz.  Uma  educação  embasada  entre  pessoas  do  passado  e  

presente.  Uma  educação  onde  se  valoriza  os  aprendizados ensinados pelas crianças e 

também pelos adultos (Silva, 2017).  

 A  análise  das  tradições  orais  nos  terreiros  de  umbanda,  à  luz  dos  estudos  de 

Silva  (2017)  e  Katrib  e  Santos  (2020),  revela  a  forma  como  essas  práticas  se  

manifestam  e  influenciam  profundamente  a  vida  e  a  educação  dentro  desses  espaços  

 55  



 

religiosos.  Nos  terreiros  de  umbanda,  as  tradições  orais  não  são  apenas  um  meio  de  

comunicação,  mas  sim  o  tecido  vivo  que  une  passado,  presente  e  futuro  da  

comunidade  religiosa.  Elas  se  manifestam  de maneira orgânica e integrada ao cotidiano, 

permeando todas as atividades e interações.  

A  ancestralidade  é  o  alicerce  dessas  tradições,  conectando  os  praticantes  às  

raízes culturais  e  espirituais  de  seus  antepassados.  Os  rituais  e  cerimônias  são  

momentos  cruciais  onde  esses  saberes  são  transmitidos,  não  apenas  através  das  

palavras,  mas  também  por  meio  de gestos, cantos, danças e expressões corporais.  

Nos  terreiros  de  umbanda,  a  educação  pela  oralidade  vai  além  da  simples 

transmissão  de  conhecimento  religioso;  ela  abarca  valores,  ética  e  moralidade,  sendo  

incorporada  ao  modo  de  vida  dos  praticantes.  Essa  educação  ocorre  de  forma  contínua  

e  fluida, durante todas as atividades religiosas e interações comunitárias.  

A  hierarquia  dos  terreiros  de  umbanda  não  é  apenas  uma  estrutura  de  poder,  

mas também  um  canal  para  a  transmissão  de  saberes.  Ela  organiza  a  relação  entre  os  

mais  velhos  e  os  mais  novos,  proporcionando  um  ambiente  de  aprendizado  gradual,  

respeito  e  responsabilidade.  A  hierarquia,  nesse  contexto,  é  permeada pelo  diálogo  

constante e  pela  troca  de experiências.  

Assim,  as  tradições  orais  nos  terreiros  de  umbanda  são  vivenciadas  no  dia  a  

dia,  em cada  gesto,  palavra  e  interação.  Elas  constituem  não  apenas  uma  forma  de  

transmitir  conhecimento,  mas  também  de  fortalecer  a  identidade  religiosa,  promover  o  

pertencimento  comunitário e preservar a riqueza cultural e espiritual do povo de terreiro.  

5.2    O  Papel  das  Crianças  na  Produção dos   Etnosaberes  nos  Terreiros  de  

Umbanda: Uma Análise  

 A  análise  desta  seção  vai  partir  do  texto  base  produzido  pelas  educadoras  

Hellen  Mabel  Santana  Silva  e  Marise  de  Santana  no  artigo  “Ewé  ó!Crianças  de  

terreiro  e  seus  etnosaberes  (2021).  O  artigo  em  questão  aborda  a  relação  da  criança  

com  o  terreiro  e  na  produção  dos  etnosaberes,  e  a  importância  das  crianças  como  

agentes  sociais  que  possuem  saberes e fazeres essenciais para o funcionamento dessas 

comunidades religiosas.  

 Até  aqui,  compreendemos  que  os  etnosaberes,  segundo  o  educador  Raphael  

Fernando  Diniz  em  seu  artigo  “  Etnosaberes  e  culturas  tradicionais  afro  brasileiras:  

farmacopeia,  magia  e  reprodução  material  e  simbólica  de  comunidades  quilombolas  do  

 56  



 

vale  do  jequitinhonha-MG”os  etnosaberes  constituem-se  como  uma  expressão  cultural  

através  da  interação  entre  homem  e  natureza,  das  experiências  cotidianas  e  das  

interações  sociais,  costumes e cosmovisões das comunidades afro-religiosas (Diniz, 2019).  

Nesse  sentido,  as  tradições  orais  nos  terreiros  de  umbanda  são  produções  que 

pertencem  aos  etnosaberes,  pois  desempenham  um  papel  crucial  na  transmissão  de  

conhecimento,  preservação  cultural,  expressão  espiritual  e  resistência  histórica.  Partindo  

disso,  a  análise  desta  seção  propõe  responder  ao  questionamento:  Qual  é  o  papel  da  

criança  na  produção dos etnosaberes?  

Na  umbanda,  assim  como  em  outras  tradições  religiosas  de  matrizes  

afro-brasileiras, a  criança  é  vista  como  um  membro  importante  nesse  espaço  sagrado  e  

desempenha  papeis  significativos  na  prática  religiosa  e  na  produção  dos  etnosaberes.  

Pensar  no  papel  da  criança  na  produção  desses  saberes  é  perceber  a  partir  da  sua  

presença  em  rituais,  transmissão  de  conhecimentos, valorização da oralidade e no papel de 

guardiões dos saberes.  

No  universo  dos  terreiros  de  umbanda,  as  crianças  não  são  vistas  somente  

como observadoras,  mas  como  participantes  ativas  nessa  comunidade  em  seu  cotidiano.  

Elas  são  reconhecidas  como  detentoras  de  conhecimentos  próprios,  adquiridos  através  

da  vivência  e  da  interação  com  os  mais  velhos.  Através da  educação simbólica,  que  

combina rituais, imagens  e  práticas,  as  crianças  absorvem  e  contribuem  com  os  saberes  

tradicionais.  Nesse  sentido,  Silva  e Santana (2021) apontam que:  

 [...]as  crianças,  energias  basilares  que  movimentam  o  cotidiano  a  partir  
das  múltiplas  experiências  tecidas  na  circularidade  da  participação,  são  
atrizes  e  atores  sociais  importantes  uma  vez  que,  são  compreendidas  
como  aquel  as  que  possuem  saberes  e  fazeres  que  podem  e  devem  
contribuir  para  a  dinâmica  do  todo,  fortalecendo  a  tríade passado, 
presente e futuro no espaço-tempo cosmogônico.  

No  contexto  dos  terreiros  de  umbanda,  as  crianças  desempenham  papeis  

sociais  que vão  além  da  sua  presença  no  ambiente  religioso.  Considerando-as  como  

energias  basilares,  como  foi  apontado  pelas  autoras,  ressaltam-se  não  apenas  a  sua  

importância,  mas  também  a  vitalidade  na  contribuição  dos  seus  saberes.  Essas  crianças  

não  são  apenas  observadoras,  mas  participantes ativas do cotidiano do terreiro.  

A  participação  ativa  das  crianças  é  enfatizada,  indicando  que  elas  não  estão  

somente presentes,  mas  estão  envolvidas  nas  práticas,  rituais  e  vivências  que  ocorrem  

no  espaço  do  terreiro.  Essa  participação  é  fundamental  para  a  construção  e  transmissão  

 57  



 

dos  conhecimentos  religiosos,  pois  elas  tecem  saberes  na  circularidade  das  interações  e  

experiências  compartilhadas.  

Além  disso,  as  crianças  são  reconhecidas  como  detentoras  de  saberes  e  fazeres 

próprios.  Isso  significa  que  elas  não  são  vistas  apenas  como  aprendizes,  mas  como  

portadoras  de  conhecimentos  que  contribuem  para  a  dinâmica  do  grupo  religioso.  Seus  

saberes  são  considerados valiosos e importantes para a comunidade como um todo.  

A  ideia  de  fortalecimento  da  tríade  passado,  presente  e  futuro  no  

espaço-tempo cosmogônico  destaca  a  importância  da  continuidade  das  tradições  

religiosas.  As  crianças  são  vistas  como  agentes  que  contribuem  para  a  preservação  dos  

saberes  ancestrais,  ao  mesmo  tempo em que trazem novas perspectivas e possibilidades 

para o futuro da religião.  

Assim,  Silva  e  Santana  (2021)  apontam  que  as  crianças  ligadas  ao  cotidiano  

dos terreiros  possuem  o  próprio  fluxo  na  produção  dos  etnosaberes,  ou  seja,  como  eles  

são  criados,  construídos  e  reconstruídos  a  partir  da  sua  percepção  ligada  à  dinâmica  

do  viver,  saber-fazer de cada um a partir do seu lugar de cultura.  

Diante  dessa  concepção  proposta  pelas  autoras,  a  configuração  do  papel  da  

criança  é de  agente  ativo  na  produção  e  preservação  dos  etnosaberes,  os  conhecimentos  

culturais  transmitidos  ao  longo  das  gerações.  Deve-se  perceber  o  papel  da  criança  

pelas  lentes  de  atores  sociais,  ou  seja,  lhes  atribuir  a  percepção  de  produtores  de  

cultura  e  não  somente  como  receptores  ou  observadores.  Os  terreiros  de  umbanda  e 

toda  a  sua  forma  organizacional  permitem  que  a  criança  também  seja  ativa  e  um  

produtora  cultural,  pois  como  já  foi  abordado  nessa  pesquisa,  a  relação  de  ensinar  e  

aprender  não  é  medida  pelo  fator  idade,  e  sim  pelo  tempo de iniciação.  

As  crianças  são  descritas  como  "seres  moventes",  o  que  sugere  sua  natureza 

dinâmica  e  ativa  na  construção  do  conhecimento.  Elas  possuem  um  "fluxo  criador  

próprio",  o  que  significa  que  estão  constantemente  envolvidas  na  criação  e  recriação  

dos  saberes  dentro  de  seus  contextos  culturais.  Esse  fluxo  específico  das  crianças  é  

percebido  a  partir  da  sua  particularidade, ou seja, diante da visão e interpretação de mundo.  

Os  etnosaberes  são  vistos  como  algo  que  está  em  constante  transformação,  

sendo construídos  e  reconstruídos  na  "dinâmica  do  viver"  das  crianças.  Essa  dinâmica  

do  modo  de  viver  é  relacionada  em  como  ela  interage  com  o  mundo,  ou  seja,  na  sua  

relação  com  seus  pares  e  com  os  adultos.  A  cultura  de  pares,  definida  de  acordo  com  

 58  



 

Corsaro  (2011),  “[...]  como  um  conjunto  estável  de  atividades  ou  rotinas,  artefatos,  

valores  e  preocupações  que  as  crianças  produzem  e  compartilham  em  interação  com  as  

demais”.  Isso  ressalta  que  o  conhecimento  não  é  estático,  mas  sim  moldado  pelas  

experiências  vividas  por  elas  em  seus  territórios e culturas.  

Além  disso,  o  texto  destaca  que  o  saber  é  uma  "epistemologia  do  sujeito  que  

o produz",  ou  seja,  o  conhecimento  não  é  apenas  transmitido,  mas  é  construído  pelos  

próprios  sujeitos,  neste  caso,  pelas  crianças,  por  meio  de  suas  vivências,  práticas  e  

interações  culturais.  É  ressaltado  também  o  "reconhecimento  do  sagrado  nos  sujeitos,  

rituais  e  formas  simbólicas".  Isso  enfatiza  a  compreensão  da  diversidade  e  

complexidade  do  sagrado  presente  nos  indivíduos,  nos  rituais  e  nas  formas  simbólicas  

dos  terreiros,  que  são  transmitidos  e  preservados ao longo do tempo.  

Portanto,  o  trecho  evidencia  que  as  crianças  não  são  apenas  receptoras  

passivas  de conhecimento,  mas  sim  participantes  ativas  e  produtoras  de  cultura  na  

preservação  e  renovação  dos  saberes  ancestrais  dentro  dos  terreiros  de  candomblé  e  

umbanda,  contribuindo  assim para a continuidade e vitalidade dessas tradições religiosas.  

Silva  e  Santana  (2021)  aponta  que  a  construção  dos  etnosaberes  pelas  crianças  

ocorre de  forma  gradativa  e  são  tecidos  nas  narrativas  orais  e  é  marcado  pela  

circularidade,  ou  seja,  aqueles  que  construíram  os  saberes  repassam  e  ensinam  esses  

etnosaberes  para  o  mais  novo  (  Silva e Santana 2021).  

A  tradição  oral  desempenha  um  papel  crucial  na  transmissão  de  etnosaberes.  

Nas comunidades  de  terreiro,  as  histórias,  mitos,  canções  e  rituais  são  transmitidos  de  

geração  em  geração  através  da oralidade.  Este  processo  não apenas  preserva  o  

conhecimento,  mas  também o adapta às mudanças sociais e culturais ao longo do tempo.  

Assim,  as  produções  culturais  apresentadas  a  partir  narrativas  orais  pelas  

crianças através  dos  etnosaberes  nos  mostram  uma  que  elas  deixam  de  esta  no  papel  

de  coadjuvante  e  passa  a  ser  sujeitos  ativos,  protagonistas  da  história  que  contam,  

recontam  e  reatualizam  de  acordo  com  sua  percepção  e  do  que  é  vivido.  Essas  

tradições  orais  são  linguagens  culturais  e  pensar  nas  crianças  como  produtoras  culturais  

implica  dizer  que  elas  trazem  consigo  a  experiência  do  cotidiano,  as  relações  

desenhadas  no  cenário  social  em  que  inserem  as  culturas,  diferenças,  alteridades  e  

formas  simbólicas  partilhadas  no  ser  e  estar  no  mundo ( Silva e Santa 2021).  

 59  



 

O  trecho  destaca  uma  mudança  significativa  no  papel  das  crianças,  que  

passam  de coadjuvantes  a  sujeitos  ativos  e  protagonistas  na  transmissão  e  recriação  das  

produções  culturais,  especialmente  por  meio  das  narrativas  orais  e  dos  etnosaberes.  

Isso  significa  que  as  crianças  não  apenas  absorvem  conhecimento  passivamente,  mas  

também  reinterpretam  e  compartilham de acordo com sua própria compreensão e 

experiência de vida.  

É  enfatizado  que  as  crianças  deixam  de  ocupar  um  papel  passivo  na  história  

cultural, passando  a  contar,  recontar  e  reatualizar  as  tradições  culturais.  Elas  são  

reconhecidas  como  produtoras  culturais,  trazendo  consigo  as  experiências  do  cotidiano,  

as  relações  sociais  e  as  formas simbólicas compartilhadas em suas comunidades.  

Além  disso,  as  crianças  inserem  nas  narrativas  orais  às  culturas,  diferenças  e 

alteridades,  refletindo  a  diversidade  e  a  riqueza  cultural  presente  em  suas  experiências  

e  interações.  Isso  evidencia  que  elas  não  são  apenas  receptores,  mas  também  agentes  

ativos  na  construção e manutenção da cultura. Dessa  forma,  o  texto  destaca  como  as  

crianças  desempenham  um  papel  fundamental na  preservação  das  tradições  culturais,  

tornando-se  protagonistas  na  transmissão  dos  etnosaberes e na continuidade das narrativas 

culturais.  

Concluindo,  a  análise  do  texto  base  produzido  por  Hellen  Mabel  Santana  

Silva  e  Marise  de  Santana,  em  combinação  com  as  conceituações  de  Raphael  

Fernando  Diniz  e  William  Corsaro,  revela  a  importância  fundamental  das  crianças  na  

produção  e  preservação  dos  etnosaberes  nos  terreiros  de  umbanda.  As  crianças,  longe  

de  serem  meras  espectadoras,  são  reconhecidas  como  agentes  ativos  e  produtores  

culturais,  detentoras  de  conhecimentos  próprios,  adquiridos e  desenvolvidos  através  de  

vivências, interações  e  práticas  cotidianas  nos  terreiros.  

Elas  desempenham  papeis  cruciais  na  transmissão  de  saberes  e  fazeres  

tradicionais,reforçando  a  continuidade  das  tradições  religiosas  e  culturais.  Sua  presença  

dinâmica  e  criativa  contribui  para  a  renovação  constante  dos  etnosaberes,  evidenciando  

que  o  conhecimento  é  um  processo  vivo,  moldado  pelas  experiências  e  interações  de  

cada  indivíduo  no contexto de sua cultura e comunidade.  

Ao  longo  da  análise,  ficou  claro  que  as  crianças  não  são  apenas  receptoras  

passivas de  conhecimento,  mas  sim  agentes  ativos  e  protagonistas  na  construção  e  

transmissão  desses  saberes.  Elas  participam  ativamente  do  cotidiano  dos  terreiros,  

 60  



 

absorvendo,  reinterpretando  e  compartilhando os etnosaberes por meio das narrativas orais e 

das práticas culturais.  

Através  da  circularidade  do  conhecimento,  as  crianças  recebem  dos  mais  

velhos  os saberes  acumulados  ao  longo  do  tempo  e,  por  sua  vez,  contribuem  para  sua  

recriação  e  reatualização.  Essa  participação  ativa  fortalece  os  laços  comunitários  e  

mantém  viva  a  tradição, adaptando-a às mudanças sociais e culturais.  

Portanto,  podemos  concluir  que  as  crianças  desempenham  um  papel  

fundamental  na construção  e  transmissão  dos  etnosaberes,  sendo  reconhecidas  como  

produtoras  culturais  e  protagonistas  na  preservação  das  narrativas  culturais.  Ao  

reconhecê-las  como  agentes  ativos  e  produtoras  culturais,  reafirmamos  a  importância  de  

valorizar  e  incluir  suas  vozes  e  experiências  na  construção  e  transmissão  dos  

etnosaberes,  garantindo  assim  a  perpetuação  dessas  ricas  manifestações  culturais.  Sua  

participação  ativa  fortalece  os  laços  comunitários,  mantendo  vivas  as  tradições  

ancestrais  e  adaptando-as  às  mudanças  sociais  e  culturais  ao  longo do tempo.  

5.3  Narrativas  que  Constroem  Identidades:  O  Papel  da  Oralidade  na  Identidade 

Cultural Infantil dos Terreiros de Umbanda  

A  análise  dessa  seção  vai  partir  de  dois  textos  e  com  o  propósito  de  

responder  ao último  questionamento  desta  pesquisa  que  é:  Qual  é  o  papel  da  oralidade  

na  construção  da  identidade cultural infantil e como atuam na sua construção?  

O  primeiro  aporte  bibliográfico  foi  o  artigo  produzido  pelo  antropólogo  Ahyas  

Siss e  as  educadoras  Maiza  da  Silva  Francisco  e  Mônica  da  Silva  Francisco  “A  

criança,  terreiro,  produção  e  saberes:  apontamentos”.  O  artigo  é  resultado  de  uma  

pesquisa  em  um  terreiro  de  umbanda  e  propôs abordar  as  práticas  educativas infantis,  

bem  como  as  narrativas  orais  contribuem para a formação da identidade das crianças.  

 O  segundo  artigo  utilizado  foi  idealizado  e  produzido  pela  educadora  Milena  

Xibile  Batista  e  intitulado  de  “ Candomblé:  memória  e  transmissão  cultural  em  uma  

comunidade  religiosa  de  matriz  africana”.  O  trabalho  retrata  como  as  tradições  orais  

são  um  elemento  crucial  para  a  construção  de  identidades  nas  comunidades  de  terreiro.  

É  nesse  aspecto  que  será  utilizado  essa  obra,  buscando  compreender  o  papel  dessas  

tradições  no  forjamento  da  identidade cultural da criança.  

Entende-se  por  identidade  cultural,  segundo  Hall  (2006),  a  identidade  é  um  

conceito dinâmico  e  fluido  que  se  desenvolve  em  meio  às  interações  complexas  entre  

 61  



 

indivíduos  e  suas  condições  sociais  e  culturais.  Ela  não  é  algo  fixo,  mas  sim  uma  

construção  moldada  pelo  contexto  social  em  que  o  indivíduo  está  inserido.  É  

importante  considerar  as  narrativas  culturais e os discursos dominantes na formação da 

identidade individual e coletiva.  

A  identidade  cultural  nos  terreiros  de  Umbanda  é  profundamente  influenciada  

pelas tradições  orais  que  são  transmitidas  de  geração  em  geração.  As  tradições  orais  

desempenham  um  papel  central  na  construção  e  preservação  da  identidade  cultural  

umbandista.  Por  meio  de  histórias,  mitos,  cantos  sagrados  e  ensinamentos  transmitidos  

verbalmente,  as  crianças  são  imersas em um rico universo de conhecimento espiritual e 

cultural desde tenra idade.  

Essas  narrativas  orais  não  apenas  transmitem  os  ensinamentos  religiosos,  mas 

também  carregam  consigo  os  valores,  as  normas  sociais  e  as  experiências  vividas  pela  

comunidade  ao  longo  do  tempo.  Ao  participar  ativamente  dessas  tradições  orais,  as  

crianças  desenvolvem  uma  forte  ligação  com  sua  cultura,  compreendendo  sua  

identidade  não  apenas  como  indivíduos,  mas  como  parte  de  uma  comunidade  e  de  

uma  tradição  ancestral.  Dessa  forma,  as  tradições  orais  desempenham  um  papel  vital  

na  construção  e  perpetuação  da  identidade  cultural  nos  terreiros  de  Umbanda,  

enraizando  as  crianças  em  suas  raízes  culturais  e espirituais.  

É  nesse  contexto  que  as  crianças  são  introduzidas  desde  cedo  aos  

ensinamentos, valores  e  práticas  da  Umbanda,  desenvolvendo  uma  identidade  cultural  

que  valoriza  a  diversidade,  a  espiritualidade  e  a  união  comunitária.  Nos  terreiros  de  

Umbanda,  a  identidade  cultural  não  é  apenas  uma  questão  de  crença  religiosa,  mas  

também  um  reflexo  da  rica  tapeçaria  cultural  do  Brasil,  onde  tradições  ancestrais  e  

influências  contemporâneas  se  entrelaçam para formar uma identidade única e vibrante.  

Partindo  disso,  Batista  (2011)  afirma  que  as  tradições  orais  nas  comunidades  

de terreiro  são  um  dos  elementos  importantes  para  a  construção  da  identidade  cultural  

dos  sujeitos  na  comunidade  de  um  terreiro.  Como  explicado  anteriormente  o  

aprendizado  através  dessas  tradições  é  ordenado  a  partir  da  posição  hierárquica  que  o  

sujeito  está.  Aqueles  com  maior  tempo  de  iniciação  são  os  detentores  de  saberes  e  

responsáveis  por  repassar  os  ensinamentos ancestrais.  

Nesse  sentido  entende-se  que  a  tradição  oral  nas  comunidades  de  terreiro  de 

umbanda  é  um  dos  elementos  demarcadores  da  construção  da  identidade  cultural.  Ela  

 62  



 

desempenha  um  papel  fundamental  na  formação  da  identidade  cultural  infantil  de  

várias  maneiras.  Primeiramente,  através  da  transmissão  de  conhecimento,  saberes  e  

segredos,  as  crianças aprendem sobre a história, os rituais e os valores de sua comunidade 

desde cedo.  

Essa  transmissão  hierárquica,  feita  pelos  mais  sábios  e  antigos,  organiza  a 

aprendizagem  e  prepara  as  crianças  para  papeis  futuros  na  comunidade.  Além  disso,  a  

tradição  oral  integra  as  crianças  na  comunidade,  proporcionando-lhes  um  senso  de  

pertencimento  e  identidade  cultural.  Ao  ouvir  e  internalizar  as  narrativas  orais,  elas  

desenvolvem  uma  compreensão  mais  profunda  de  sua  religião  e  cultura,  fortalecendo  

sua  identidade  religiosa  e  cultural.  Assim,  a  tradição  oral  nas  comunidades  de  terreiro  

desempenha  um  papel  crucial  na  transmissão  de  valores,  na  integração  social  e  na  

preparação  das  crianças  para  seu  papel  na  comunidade, contribuindo significativamente 

para a construção de sua identidade cultural.  

Segundo  Siss,  Francisco  e  Francisco  (2020)  em  seu  artigo  ela  aponta  que  os 

ensinamentos  produzidos  através  das  tradições  orais  contribuem  para  a  construção  da  

identidade  cultural  da  criança  através  da  vivência  cotidiana  que  a  mesma  possui  no  

terreiro.  É  uma  identidade  forjada  a  partir  das  narrativas  ancestrais  que  possibilitam  

uma  formação  mais  humanizada para as crianças.  

Essa  construção  de  saberes  por  meio  das  tradições  orais  são  os  instrumentos  

que  se agregaram  para  essa  construção.  A  produção  de  conhecimento  acerca  dos  

valores  culturais  transmitidos  para  as  futuras  gerações,  através  da  oralidade  presente  

nos  terreiros,  desempenha  um  papel  fundamental  na  construção  da  identidade  cultural  

infantil.  A  oralidade,  seja  nos  relatos  das  memórias  dos  integrantes  das  comunidades  

de  terreiro  ou  nas  narrativas  míticas  expressas  nos  cantos  ritualísticos,  é  um  veículo  

essencial  para  transmitir  os  valores  culturais  da comunidade.  

As  crianças  absorvem  essas  narrativas,  aprendendo  sobre  suas  origens,  crenças  

e tradições  desde  cedo,  o  que  fortalece  sua  conexão  com  a  identidade  cultural.  Ao  

participar  das  práticas  religiosas  e  ouvir  as  narrativas  orais,  elas  internalizam  os  

valores  culturais  de  sua  comunidade, formando uma base sólida para sua identidade 

cultural.  

Além  disso,  essa  vivência  religiosa  proporcionada  pela  oralidade  colabora  para  

queas  crianças  se  identifiquem  com  sua  cultura  e  tradição  desde  cedo,  reconhecendo-se  

 63  



 

como  parte  de  uma  comunidade  cultural  específica.  Assim,  a  oralidade  nos  terreiros  de  

Umbanda  contribui  significativamente  para  a  construção  da  identidade  cultural  infantil,  

transmitindo  valores,  fortalecendo  a  conexão  com  a  cultura  e  promovendo  a  

identificação  com  a  comunidade religiosa.  

A  partir  da  análise  dos  autores  Ahyas  Siss,  Maiza  da  Silva  Francisco,  Mônica  

da  Silva  Francisco  (2020)  e  Milena  Xibile  Batista  (2011),  assim  como  dos  

questionamentos  sobre  o  papel  da  oralidade  na  construção  da  identidade  cultural  

infantil  e  como  ela  atua  nesse  processo,  podemos  concluir  que  as  tradições  orais  

desempenham  um  papel  fundamental  na  formação  da  identidade  das  crianças  nas  

comunidades  de  terreiro,  especialmente  na  Umbanda  e no Candomblé.  

Os  estudos  evidenciam  que  as  narrativas  orais,  transmitidas  de  geração  em  

geração, são  essenciais  para  a  transmissão  de  conhecimentos,  valores  culturais  e  

espirituais.  Através  dessas  narrativas,  as  crianças  não  apenas  aprendem  sobre  sua  

religião  e  cultura,  mas  também  internalizam  os  valores,  normas  sociais  e  experiências  

vividas  pela  comunidade  ao  longo  do  tempo.  

A  pesquisa  de  Siss,  Francisco  e  Francisco  (2020)  destaca  que  as  tradições  

orais contribuem  significativamente  para  a  construção  da  identidade  cultural  da  criança,  

proporcionando  uma  vivência  cotidiana  que  possibilita  uma  formação  mais  humanizada.  

Essa  identidade  é  forjada  a  partir  das  narrativas  ancestrais  que  enraízam  as  crianças  

em  suas  raízes  culturais  e  espirituais.  Assim  proporcionando  uma  formação  mais  

humanizada  para  as  crianças.  

Por  sua  vez,  Batista  (2011)  ressalta  que  as  tradições  orais  são  elementos  

importantes para  a  construção  da  identidade  cultural  nas  comunidades  de  terreiro,  

ordenando  o  aprendizado  hierarquicamente  e  preparando  as  crianças  para  seus  papeis  

futuros  na  comunidade.  

Dessa  forma,  podemos  afirmar  que  a  oralidade  nos  terreiros  de  Umbanda 

desempenha  um  papel  crucial  na  transmissão  de  valores,  na  integração  social  e  na  

formação  da  identidade  cultural  infantil.  Ela  fortalece  a  conexão  das  crianças  com  sua  

cultura,  promovendo  um  sentido  de  pertencimento  e  identidade  cultural  desde  cedo.  

Assim,  compreender  o  papel  das  tradições  orais  é  essencial  para  entender  como  as  

crianças  constroem  sua identidade cultural nessas comunidades religiosas.  

 

 64  



 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

 
 

 65  



 

 6 ​  CONSIDERAÇÕES FINAIS  

A  análise  detalhada  dos  dados  coletados  nos  permitiu  compreender  

profundamente como  ocorrem  as  tradições  orais  nos  terreiros  de  umbanda,  e  qual  a  

importância  da  oralidade  na  formação  da  identidade  cultural  infantil  nas  comunidades  

de  terreiro,  especialmente  na  Umbanda , bem como o protagonismo das crianças nesse 

contexto.  

Ao  longo  da  pesquisa,  foi  evidente  que  as  tradições  orais  desempenham  um  

papel fundamental  na  transmissão  de  conhecimentos,  valores  e  experiências  que  

moldam  a  identidade  cultural  das  crianças  desde  cedo.  Através  das  narrativas  orais,  

como  histórias,  mitos,  cantos  sagrados  e  ensinamentos  transmitidos  verbalmente,  as  

crianças  são  imersas  em  um  rico  universo  de  conhecimento  espiritual  e  cultural.  Isso  

não  apenas  as  conecta  com  suas  raízes  culturais,  mas  também  promove  um  forte  senso  

de  pertencimento  à  comunidade  religiosa.  

Além  disso,  ficou  claro  que  as  crianças  não  são  apenas  receptoras  passivas,  

mas  sim agentes  ativos  e  protagonistas  na  construção  e  transmissão  desses  saberes.  Seu  

envolvimento  ativo  fortalece  os  laços  comunitários,  promove  uma  compreensão  mais  

profunda  da  cultura  e  da religião, e contribui para a renovação constante das tradições.  

O  protagonismo  das  crianças  foi  um  aspecto  marcante  em  nossa  análise.  Elas  

não  são apenas  observadoras,  mas  participantes  ativas  e  produtoras  de  cultura.  Desde  

cedo,  são  introduzidas  aos  ensinamentos,  valores  e  práticas  das  tradições  religiosas,  

desenvolvendo  uma  identidade cultural que valoriza a diversidade, a espiritualidade e a 

união comunitária.  

Outro  ponto  relevante  é  a  adaptação  das  tradições  orais  às  mudanças  sociais  e 

culturais.  As  crianças,  ao  trazerem  novas  perspectivas  e  vivências,  enriquecem  as  

tradições  e  garantem  sua  relevância  no  contexto  contemporâneo.  Essa  dinâmica  

demonstra  como  as  tradições  orais  são  vivas  e  se  renovam  constantemente,  

mantendo-se  pertinentes  ao  longo  do  tempo.  

É  importante  ressaltar  que  esses  ensinamentos  têm  o  potencial  de  contribuir  

para  uma formação  mais  humanizada  das  crianças.  Ao  serem  introduzidas  desde  cedo  

aos  valores  de  respeito  à  diversidade,  cuidado  com  o  próximo  e  conexão  espiritual,  as  

crianças  desenvolvem  uma  compreensão  mais  empática  e  compassiva  do  mundo  ao  seu  

redor.  Isso  contribui  para  a  construção de uma sociedade mais justa, inclusiva e solidária.  

 66  



 

Portanto,  os  ensinamentos  transmitidos  nos  terreiros  de  Umbanda  e  Candomblé  

não só  são  válidos,  mas  também  são  essenciais  no  processo  educativo  e  na  formação  

humanizada  das  crianças.  Eles  fornecem  não  apenas  conhecimento,  mas  também  

sabedoria,  valores  e  experiências  que  moldam  não  apenas  suas  mentes,  mas  também  

seus  corações.  Integrar  esses  ensinamentos  ao  processo  educativo  mais  amplo  pode  

enriquecer  ainda  mais  a  formação  das  crianças,  preparando-as  para  serem  cidadãos  

conscientes,  tolerantes  e  comprometidos  com  o  bem-estar coletivo.  

Portanto,  podemos  concluir  que  as  tradições  orais  e  o  protagonismo  das  

crianças  são elementos  essenciais  para  a  preservação  e  a  vitalidade  das  comunidades  de  

terreiro.  Compreender  e  valorizar  esses  aspectos  é  fundamental  para  garantir  a  

continuidade  dessas  ricas  manifestações  culturais,  enraizadas  na  história  e  nas  vivências  

das  crianças  e  de  suas  comunidades.  

 67  



 

REFERÊNCIAS  

ARIÈS, Philippe.  História Social da Criança e da Família . 2  ed. Rio de Jane iro: LTC,  

1981.  

BRASIL.  Ministério de Educação e Cultura . LDB - Lei  nº 9394/96, de 20 de dezembro de  

1996.  

BARROS, Daniela; PEQUENO, Saulo; PEDERIVA, Patrícia L. M . (2018). Educação pela  

tradição oral de matriz Africana no Brasil:  Ancestralidade,  resistência e constituição  

humana. Arquivos Analíticos de Políticas Educativas, 26(91). Disponível em:  

http://dx.doi.org/10.14507/epaa.26.3518  

BASTIDE, Roger.  As religiões africanas no Brasil .  Tradução de Maria Eloísa Capellato e  

Olívia Krähenbühl. 2. ed. São Paulo: Pioneira, 1985.  

BERGO, R.  "Eu sou Muzenza": o terreiro de umbanda  como contexto de 

aprendizagem  na prática . Paideia r. do cur. de ped. da Fac. de  Ci. Hum., Soc. e da Saú., 

Univ. Fumec Belo  Horizonte Ano 7 n. 8 p. 81-101 jan./jun. 2010.  

CAPUTO, S. C.  Educação nos terreiros: e como a escola  se relaciona com crianças de  

Candomblé . Rio de Janeiro: Pallas, 2012.  

COHN, Clarice.  Antropologia da criança . 2. ed. Rio  de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2005.  

CORSARO, William A.  Sociologia da infância . Porto  Alegre: Artmed, 2011.  

CRUZ, Silvia H. V.  A criança fala: a escuta de crianças  em pesquisas . São Paulo: Cortez,  

2008.  

CRUSOÉ, N. M.C; MOREIRA, N. R.; DANTAS PINA, M. C.  Definições da prática  

educativa em diferentes perspectivas socioeducacionais.   Linguagens, Educação e  

Sociedade, [S. l.], n. 31, p. 46-63, 2014. Disponível em: 

https://periodicos.ufpi.br/index.php/lingedusoc/article/view/1301.   

DIAS, E.; PINTO, F. C. F.  Educação e sociedade. Ensaio :  Avaliação e Políticas Públicas 

em  Educação, Rio de Janeiro , v. 27, n. 104, p. 449-454, set. 2019.  

https://doi.org/10.1590/s0104-40362019002701041  

 68  

http://dx.doi.org/10.14507/epaa.26.3518
http://dx.doi.org/10.14507/epaa.26.3518
https://periodicos.ufpi.br/index.php/lingedusoc/article/view/1301
https://periodicos.ufpi.br/index.php/lingedusoc/article/view/1301


 

DIANA, Daniela.  Identidade cultural . Disponível em:  

https://www.todamateria.com.br/identidade-cultural .  Acesso em 22 set. 2023.  

FERNANDES, J. G. S. Interculturalidade e Etnossaberes. Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v. 
10 ​ , n. 2, p. 39-65, jul./dez., 2016.  

GIL, A. C.  Como elaborar projetos de pesquisa . São  Paulo: Atlas, 2002.  

HALL, S.  A identidade cultural na pós-modernidade  (11ª Edição). São Paulo,2006.  

COSTA, Hulda Silva Cedro da.  Umbanda, uma religião  sincrética e brasileira . (2013),  

Goiânia: Tese de Doutorado em Ciências da Religião, Universidade Católica de Goiás.  

LIBÂNEO, José Carlos.  Pedagogia e pedagogos, para  quê? . 12. ed. São Paulo: Cortez,  

2010.  

MARCUSCHI, Luiz Antônio.  Da fala para a escrita: atividades  de retextualização . São  

Paulo: Cortez, 2001.  

NOGUEIRA, Léo Carrer.  Exu no “novo mundo”:  o processo  de hibridação cultural da  

umbanda na diáspora africana. Élisée - Revista De Geografia Da UEG, 3(1), 116-134, 2014.  

OLIVEIRA, A. G.  A educação nos terreiros de Caruaru/PE :  um encontro com a tradição  

africana através dos orixás. Dissertação (Mestrado), Universidade Federal de Pernambuco,  

Recife, 2014. Disponível em: <  https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/11280 >  

Acesso  em 10 abr. de 2023.  

PEQUENO, Saulo; BARROS, Daniela; PEDERIVA, Patrícia L. M . Expressões culturais  

tradicionais e a noção de autoria: outros modos de vida e criação . XV Encontro de  

estudos multidisciplinares em cultural. Salvador, Bahia, 2019.  

PETIT, Sandra Haydée.  Pretagogia: pertencimento, corpo-dança  afro ancestral e 

tradição  oral: contribuições do legado africano para a implementação da Lei nº 

10.639/03. Fortaleza: EdUECE, 2015.  

PINHEIRO, L. B. M. (2018).  Tradição oral e memória  dos povos de religiões  

afro-brasileiras: possibilidades de pesquisa em história .  Cadernos Do Tempo Presente,  

8(04) ​, 79–92.  https://doi.org/10.33662/ctp.v8i04.9892  

 69  

https://www.todamateria.com.br/identidade-cultural
https://www.todamateria.com.br/identidade-cultural
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/11280
https://doi.org/10.33662/ctp.v8i04.9892


 

PIMENTA, Renata; PASSOS, Joana; SILVA, Carlos :  A Pedagogia da Ancestralidade no  

ensino de linguagem a partir da Educação das Relações Étnico-Raciais.  Revista Aceno ,  v. 

9,  n.21, 2022.  

RODRIGUES, José Carlos.  O tabu do corpo . Rio de Janeiro.  Ed. Fiocruz, 2006.  

RODRIGUES,  Raimundo.  Africanos  no  Brasil .  7.  ed.  Brasília:  Editora  Universidade  

de  Brasília, 1988.  

ROHDE,  B.  Umbanda,  uma  Religião  que  não  Nasceu:  Breves  Considerações  sobre  

uma  Tendência Dominante na Interpretação do Universo Umbandista. Março, 2009.  

RUFINO,  Luiz.  Exu  e  a  Pedagogia  das  Encruzilhadas .  231  f.  (Tese),  Doutorado  em  

Educação,  Universidade  do  Estado  do  Rio  de  Janeiro-  Faculdade  de  Educação.  Rio  de  

Janeiro,  2017.  

SANTIAGO, E.; SILVA, C.; SILVA, D. (org.).  Educação,  escolarização e identidade  

Negra: dez anos de pesquisa sobre relações raciais no PPGE/UFPE . Recife: Editora  

Universitária da UFPE, 2013. Disponível em:  

 https://editora.ufpe.br/books/catalog/dowload/313/294/893?inline=1  . Acesso em: 26 set.  

 2023.  

SARMENTO, Manuel Jacinto.  Crianças: educação, culturas  e cidadania ativa. 

Perspectiva, [S. l.], v. 23, n. 1, p. 17–40, 2005. DOI: 10.5007/%x. Disponível em:  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/perspectiva/article/view/9857.   

SILVA, Daniela P.  Educação, resistência e tradição  oral:  a transmissão de saberes pela  

oralidade de matriz africana nas culturas populares, povos e comunidades tradicionais. Tese 

( Mestrado em Educação) - Faculdade de Educação da Universidade de Brasília. Brasília,  

2017.  

SIMAS, L. A.  Umbandas: Uma História do Brasil . 1°  ed, Civilização Brasileira, 2021.  

 70  

https://editora.ufpe.br/books/catalog/dowload/313/294/893?inline=1
https://periodicos.ufsc.br/index.php/perspectiva/article/view/9857
https://periodicos.ufsc.br/index.php/perspectiva/article/view/9857


 

 

 


	CRIANÇAS, AXÉ E EDUCAÇÃO: AS TRADIÇÕES ORAIS COMO ELO DE   CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE CULTURAL INFANTIL  
	CRIANÇAS, AXÉ E EDUCAÇÃO: AS TRADIÇÕES ORAIS COMO ELO DE  CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE CULTURAL INFANTIL  
	 Monografia aprovada em __/____/____ 
	 
	DEDICATÓRIA  
	4  CAMINHOS METODOLÓGICOS: IDENTIDADE E TRADIÇÕES  ORAIS COMO  
	5  RESULTADOS E DISCUSSÕES: TRILHANDO CAMINHOS ENTRE  PRÁTICAS  
	 
	 INTRODUÇÃO  
	 1 ​ INTRODUÇÃO  
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 TERREIROS DE UMBANDA: ESPAÇOS DE EDUCAÇÃO E TRADIÇÃO  
	 HISTÓRICA  
	 2.1  Construção  Histórica  da  Umbanda  no  Brasil:  Sincretismo,  Hibridismo  e  

	Resistência Cultural  
	 2.2 ​ Educação e Oralidade nos Terreiros de Umbanda: Tradição e Aprendizagem  
	 
	 
	 
	CRIANÇA, INFÂNCIA E TERREIRO: CONSTRUINDO RESISTÊNCIAS ATRAVÉS DAS LENTES INFANTIS  

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 3  CRIANÇA,  INFÂNCIA  E  TERREIRO:  CONSTRUINDO  RESISTÊNCIAS ATRAVÉS DAS LENTES INFANTIS  
	 3.1 ​ Crianças como Protagonistas: Etnosaberes nos Terreiros de Umbanda  
	 3.2 ​ Tradições Orais na Umbanda: Construção da Identidade Cultural Infantil  

	  
	 
	 
	 
	CAMINHOS METODOLÓGICOS: IDENTIDADE E TRADIÇÕES ORAIS COMO  FONTES DE SABEDORIA  
	 4.1 ​ Tipo de pesquisa quanto a abordagem  
	 4.2 ​ Tipo de pesquisa quanto aos objetivos  
	 4.3 ​ Tipo de estudo  
	 4.4 ​ Coleta de dados  
	 4.5 ​ Análise de dados  
	 4.6 ​ Cuidados éticos  

	 
	 
	RESULTADOS E DISCUSSÕES: TRILHANDO CAMINHOS ENTRE  PRÁTICAS  

	EDUCATIVAS E IDENTIDADE CULTURAL  
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 5 ​ RESULTADOS ​ E ​ DISCUSSÕES: ​ TRILHANDO ​ CAMINHOS ​ ENTRE PRÁTICAS EDUCATIVAS E IDENTIDADE CULTURAL  
	5.1 ​ Análise das Tradições Orais na Umbanda: Educação e Transmissão de Saberes  
	5.2    O  Papel  das  Crianças  na  Produção dos   Etnosaberes  nos  Terreiros  de  Umbanda: Uma Análise  
	5.3  Narrativas  que  Constroem  Identidades:  O  Papel  da  Oralidade  na  Identidade Cultural Infantil dos Terreiros de Umbanda  
	  
	CONSIDERAÇÕES FINAIS  
	 6 ​ CONSIDERAÇÕES FINAIS  
	REFERÊNCIAS  
	PINHEIRO, L. B. M. (2018).  Tradição oral e memória  dos povos de religiões  afro-brasileiras: possibilidades de pesquisa em história .  Cadernos Do Tempo Presente,  



