
 
 

 
 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PIAUÍ - UESPI 
LICENCIATURA EM FILOSOFIA 

 

 

JACQUELINE DE SOUZA VITORIANO 
 

 

 

 

A ANTROPOLOGIA EXISTENCIAL EM “O EXISTENCIALISMO É UM 
HUMANISMO” DE SARTRE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
PARNAÍBA-PI 

2025



 
 

JACQUELINE DE SOUZA VITORIANO 
 
 

 

 

 

A ANTROPOLOGIA EXISTENCIAL EM “O EXISTENCIALISMO É UM 
HUMANISMO” DE SARTRE 

 

 
 
Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à Universidade 
Estadual do Piauí - UESPI em cumprimento às exigências para 
a obtenção da graduação em Licenciatura em Filosofia. 
 
 
Autora: Jacqueline de Souza Vitoriano 
Orientador: Prof. Dr. Carlos Henrique Carvalho Silva 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                       PARNAÍBA-PI 

2025



 
 
 
 
 

 

JACQUELINE DE SOUZA VITORIANO 
 
 
 
 

A ANTROPOLOGIA EXISTENCIAL EM “O EXISTENCIALISMO É UM 
HUMANISMO” DE SARTRE  

 
 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à Universidade 
Estadual do Piauí - UESPI em cumprimento às exigências para 
obtenção da graduação em Licenciatura em Filosofia. 

 
 
 

 
 
 

Aprovada em: ______/______/______ 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 
 
_______________________________________________________________ 

 Prof. Dr. Carlos Henrique Carvalho Silva 
Instituição: Universidade Estadual do Piauí - UESPI 

 
 
 

_______________________________________________________________ 
 Prof. Me. Thiago Monteiro Chaves  

Instituição: Universidade Estadual do Piauí - UESPI 
 
 
 
_______________________________________________________________ 

 Prof. Dr. Leandro Araújo Sardeiro 
Instituição: Universidade Estadual do Piauí - UESPI

Mobile User
18

Mobile User
06

Mobile User
2025



 
 
 
 
 

 

RESUMO 
 

Este estudo tem como intuito investigar a questão antropológica do homem, seu 
espaço no mundo e sua existência. A problemática deste trabalho consiste em abordar 
essa questão com base na perspectiva existencialista de Jean-Paul Sartre. Para a 
compreensão do tema, utilizamos a obra O Existencialismo é um Humanismo (1946), 
na qual se apresenta a questão filosófica do homem enquanto sujeito que existe sob 
um viés antropológico. O objetivo deste trabalho é analisar a presença da antropologia 
existencial, buscando compreender o sentido de humanismo conforme definido 
conceitualmente por Sartre. Pretende-se demonstrar como o desespero e o 
desamparo, diante da descoberta do nada, conduzem o homem à busca pela 
liberdade e pela responsabilidade em seu agir cotidiano. Com isso, espera-se 
contribuir para o entendimento de como Sartre chega à questão do homem e de sua 
existência. 
 
Palavras-chave: homem; existência; liberdade; Sartre. 
 



 
 
 
 
 

 

ABSTRACT  
 

This study aims to investigate the anthropological issue of man, his place in the world, 
and his existence. The problem of this work consists of addressing this issue based on 
the existentialist perspective of Jean-Paul Sartre. For the understanding of the theme, 
we use the work 'Existentialism is a Humanism' (1946), in which the philosophical 
question of man as a subject who exists is presented under an anthropological bias. 
The goal of this work is to analyze the presence of existential anthropology, seeking to 
understand the meaning of humanism as conceptually defined by Sartre. It is intended 
to demonstrate how despair and helplessness, in the face of the discovery of 
nothingness, lead man to seek freedom and responsibility in his daily actions. Thus, it 
is hoped to contribute to the understanding of how Sartre arrives at the question of 
man and his existence. 
 
Keywords: man; existence; freedom; Sartre.



 
 
 
 
 

 

Sumário 

 
1. INTRODUÇÃO 7 
2. A CONCEPÇÃO DE HOMEM COMO SUBJETIVIDADE E A CRÍTICA 
SARTRIANA AO SOLIPSISMO MODERNO 9 
3. O EXISTENCIALISMO DE SARTRE A PARTIR DE EXISTENCIALISMO 
HUMANISMO 12 
4. A MORAL, A LIBERDADE E A CONTINGÊNCIA EM EXISTENCIALISMO 
HUMANISMO 14 
5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 16 
6. REFERÊNCIAS 19 
 



7 
 
 
 
 

 

 
1. INTRODUÇÃO 

 

“O que é o Homem?” Trata-se de umas das perguntas mais antigas da filosofia 

e tem sido debatida dentro de vários pontos de vista ao longo da história. Esse 

problema também pode ser resumido como “o que torna o homem humano?”, sendo 

geralmente conhecida como “questão antropológica”. Nesse sentido, o estudo 

antropológico é aquele que busca descobrir o que distingue o ser humano de qualquer 

outro ser. Com o desenvolvimento da filosofia, muitos olhares teóricos foram 

pensados sobre essa pergunta. Dentre eles, o existencialismo, filosofia que buscamos 

nos aproximar nesse trabalho. 

 Na verdade, quando se fala sobre a temática do homem, a questão 

antropológica se refere, com maior frequência, à antropologia social ou cultural. A 

antropologia filosófica, de forma geral, é uma área da filosofia que busca entender o 

que é o ser humano e qual é a sua relação com o mundo em que vive. 

 No entanto, uma abordagem filosófica dessa questão pode trazer novas 

perspectivas para o problema. Por isso, neste trabalho buscamos compreender a 

antropologia numa visão existencial, especificamente no existencialismo de Jean-Paul 

Sartre (1905-1980), um importante e influente pensador francês do século XX. 

 Para Sartre “a existência precede a essência” (Sartre, 2012, p. 23), ou seja, 

para entendermos a condição peculiar do ser humano, não basta apenas procurar 

uma “essência”, uma única característica que distingue o homem dos outros seres. 

Ao invés disso, para Sartre, deve-se buscar a análise da “existência” do Homem, o 

movimento próprio e a situação própria dele, que não pode ser reduzido num conceito 

único e absoluto. No artigo A perspectiva antropológica do existencialismo o autor 

Frazão, assevera que:  

 
A existência, para Sartre, é privilégio do homem, a interioridade que só ele 

sente (ser para-si), ao passo que as coisas se limitam simplesmente a ser 

(ser em-si). Ao contrário do Idealismo, os fenômenos não se reduzem a puros 

estados de consciência, isto é, não se absorvem simplesmente no 

pensamento. O ser em-si nada mais é que um dado primitivo, que exclui 

qualquer potencialidade interior, enquanto o homem nada mais e do que 

aquilo que se projeta ser. A subjetividade é que impede o homem de se tornar 



8 
 
 
 
 

 

objeto, pois permite a ele apreender, a partir de dentro, suas próprias 

qualidades, caracterizando-o como homem. Por meio da liberdade, diz-nos 

Sartre, o homem cria-se a si próprio, como também os objetos exteriores a 

ele (Frazão, 1999, p. 65). 

 

 Diante dessa citação, podemos dizer que Sartre elabora um existencialismo 

que se origina na subjetividade inerente humana. No seu percurso, busca-se 

compreender tanto a ação humana sob ponto de vista da liberdade, quanto a visão 

técnica que é vista como nosso potencial de construção da vida. Nesse sentido, ele 

usa o exemplo do cortador de papel que é um objeto que tem uma utilidade definida 

pela própria necessidade humana e somente o homem pode definir utilidade às 

coisas.  

Nesse contexto, busca-se investigar de que maneira antropológica em pauta 

pode ser abordada e respondida conforme a filosofia existencialista de Jean- Paul 

Sartre, compreendendo como essa corrente filosófica contribui para a reflexão sobre 

a condição humana. Por isso, este trabalho se fundamenta na obra “O Existencialismo 

é um Humanismo” (2012), já que é uma obra pautada na explicação dos temas 

centrais do existencialismo sartriano e melhor condiz com a necessidade desse 

trabalho. Cabe ressaltar que esta obra é, na verdade, uma conferência que Sartre 

apresentou ao grande público, na tentativa de esclarecer alguns pontos que foram 

criticados na sua filosofia da sua obra mais consagrada “O Ser e o Nada” (2011). 

Dentre os pontos criticados está a ideia de que Sartre defenderia um pessimismo 

humano, um quietismo desesperador, ou uma espécie de niilismo para a existência 

do homem, o que não é nenhum dos casos. A sua defesa do existencialismo através 

de E.H1, no qual busca-se abordar de que maneira a referida obra serve tanto como 

um ótimo panorama geral da filosofia sartriana quanto um importante conteúdo de 

reiteração de más interpretações e das oposições que Sartre faz à tradição 

racionalista-determinista ocidental.   

Com isso, tem como objetivo pesquisar e compreender como o existencialismo 

de Sartre pode ser um fundamento para a antropologia existencial. A metodologia 

utilizada é a revisão bibliográfica, sempre consultando fontes confiáveis e expandindo 

                                                
1 A partir de agora usaremos a sigla EH para referimos a obra O Existencialismo é um Humanismo  
(2012). 



9 
 
 
 
 

 

as referências.  Desse modo, muitas obras poderiam ser incluídas, mas o livro 

principal que focaremos na pesquisa será E.H. Entre alguns comentadores 

importantes como, Franklin Leopoldo e Silva, Roberta do Carmo, Francisco Frazão e 

Thana Mara de Souza.  

Dessa maneira, pretende-se contribuir para o estudo do Homem e da questão 

antropológica através de um olhar filosófico da antropologia existencial, buscando 

valorizar o indeterminismo que faz parte da existência humana e como a condição do 

Homem precisa ser tratada na sua complexidade. Em resumo, o trabalho dá uma visão 

geral sobre a questão antropológica e como as obras de Sartre podem ajudar a 

responder uma das perguntas mais antigas e difíceis da humanidade, já que diz 

respeito às nossas concepções mais básicas sobre nós mesmos.  

 

2. A CONCEPÇÃO DE HOMEM COMO SUBJETIVIDADE E A CRÍTICA 

SARTRIANA AO SOLIPSISMO MODERNO  

 

O problema do solipsismo tem origem no pensamento moderno, especialmente 

nas formulações de René Descartes e, posteriormente, de Immanuel Kant. Em 

Descartes, a ênfase no "cogito" inaugura um sujeito isolado, cuja existência é 

confirmada pela própria consciência, enquanto Kant aprofunda essa cisão ao 

estabelecer a separação entre o fenômeno e o númeno, limitando o conhecimento ao 

que é dado pela experiência sensível e pelas categorias do entendimento.  

Esses marcos inauguram um impasse filosófico que atravessa os séculos 

seguintes: a dificuldade de superar o sujeito autocentrado e alcançar o outro como 

presença autêntica. Foi nesse contexto que Jean-Paul Sartre direcionou sua crítica ao 

solipsismo, rejeitando a ideia de um eu fechado em si mesmo. Para Sartre, a 

existência precede a essência, e o sujeito se constitui na relação com o mundo e com 

os outros.  

A crise do sujeito moderno, expressa por esse isolamento ontológico, 

impulsionou o surgimento da antropologia filosófica na Idade Moderna, fortemente 

influenciada tanto pelo racionalismo cartesiano quanto pelo idealismo transcendental 

kantiano. O espírito renascentista aponta assim um antropocentrismo que se 

radicaliza com o tempo, deixando ao ser humano a tarefa de empreender progresso, 

ciência e domínio da natureza. O que inevitavelmente leva a um humanismo moderno 



10 
 
 
 
 

 

que se consolida através da racionalidade individual e subjetividade do conhecimento 

seguro.  

Por esse ângulo, podemos perceber que Sartre realiza uma crítica contundente 

do humanismo moderno, representado pelo subjetivismo cartesiano e pelo iluminismo 

kantiano. Para isso, argumenta que ambos reduzem a subjetividade a uma dimensão 

abstrata e universalizante, afastando-se da concretude da existência, metodologia 

infértil e errônea, pois é na própria realidade que se instaura a vida humana, em 

detrimento de qualquer teorização para além do material, da facticidade. No caso de 

Descartes, o seu cogito estabelece a certeza do sujeito pensante como fundamento 

absoluto do conhecimento, mas, ao fazê-lo, encerra a consciência em um solipsismo 

metodológico que exclui o problema do outro, também mencionado como a alteridade. 

O “penso, logo existo” não contempla e não é capaz de conceber a presença do outro 

como elemento constitutivo da subjetividade, uma vez que podemos concluir que a 

certeza cartesiana reside meramente na introspecção do sujeito, na interioridade, no 

eu. Sartre assim afirma em E.H: 

 
Através do penso, contrariamente à filosofia de Descartes, contrariamente a 

filosofia de Kant, nós nos apreendemos a nós mesmos perante o outro, e o 

outro é tão verdadeiro para nós quanto nós mesmos. Assim, o homem que 

se alcança diretamente pelo cogito descobre também todos os outros, e 

descobre-os como sendo a própria condição de sua existência (Sartre, 2012, 

p. 11). 

 

Para Sartre, Kant também vai na mesma direção, pois apenas reforça essa 

limitação de Descartes ao desenvolver a experiência do sujeito dentro das categorias 

bem fixas do entendimento, estabelecendo o "eu transcendental" como condição de 

todo o conhecimento. No entanto, essa concepção justamente torna a subjetividade 

fraca e sem sentido, pois a relação verdadeira com os outros, a experiência entre os 

sujeitos é somente uma redução de uma forma a priori que não leva em consideração 

a existência do ser humano em seu contato com o mundo, com os outros, com tudo 

que não é o indivíduo solitário.  

Sartre rejeita a concepção cartesiana e kantiana ao afirmar que a subjetividade 

não é um princípio absoluto e isolado, mas uma abertura ao mundo, na qual a 

presença do outro é essencial para a constituição do próprio ser. Em sua ontologia, 



11 
 
 
 
 

 

desenvolvida principalmente em O Ser e o Nada2, a relação com o outro não é um 

elemento secundário, mas constitutivo da existência humana, já que o olhar do outro 

revela dimensões do ser que não podem ser reduzidas a meras categorias racionais. 

Dessa forma, Sartre critica a tradição filosófica que exclui a intersubjetividade da 

definição do humano, argumentando que a existência precede a essência e que a 

compreensão do ser humano deve partir da liberdade concreta e da responsabilidade 

de cada indivíduo em seu engajamento no mundo. Ao contrário do racionalismo 

cartesiano e kantiano, que subordinam o sujeito a uma estrutura cognitiva impessoal, 

o existencialismo sartriano enfatiza a experiência singular e contingente da existência, 

na qual o ser humano só se compreende plenamente na relação inescapável com os 

outros. 

Desse modo, a filosofia de Sartre se colocará fortemente contrária a essa 

concepção antropocentrista, desenvolvendo em E.H uma forte crítica endereçada ao 

solipsismo desses autores, uma vez que, para o filósofo existencialista, a 

modernidade constituída nas bases do pensamento cartesiano/kantiano leva a um 

afastamento das relações humanas que se fundamenta na subjetividade enquanto 

categorização suprema do conhecimento. Não à toa, isso leva à exclusão da 

possibilidade de pensar no problema do outro. 

Sartre escreve que: 
 

O homem possui uma natureza humana; essa natureza humana, que é o 

conceito humano, pode ser encontrada em todos os homens, o que significa 

que cada homem é um exemplo particular de um conceito universal: o 

homem. Em Kant, resulta de tal universalidade que o homem da selva, o 

homem da Natureza, tal como o burguês, deve encaixar-se na mesma 

definição, já que possuem as mesmas características básicas. Assim, mais 

uma vez, a essência do homem precede essa existência histórica que 

encontramos na Natureza (Sartre, 2012, p. 3). 

 

Ou seja, percebe-se que os filósofos modernos e iluministas estavam em busca 

de algo que unificasse a experiência humana, algo que pudesse ser descrito como 

uma "natureza humana" ou uma essência comum a toda a humanidade. Essa visão 

essencialista tem um pressuposto básico de que existe uma característica própria e 

                                                
2 A partir de agora usaremos a sigla SN ao mencionar a obra O Ser e o Nada de Sartre (2011). 



12 
 
 
 
 

 

universal definitiva no ser humano, além de ser imutável e compartilhada entre todos, 

independentemente das diferenças culturais, históricas ou sociais. Nesse sentido, 

essa ideia de essência comum era entendida como a origem do comportamento, da 

razão e até dos sentimentos humanos, levando a crer na universalidade dessa 

essência. 

Porém, com o passar dos séculos, essa concepção começou a ser desafiada. 

Surgiram outras correntes filosóficas, como o empirismo, o existencialismo e o 

relativismo cultural, que colocaram em xeque a ideia de uma essência fixa e de uma 

“natureza humana”. Alguns pensadores argumentam que as características humanas 

não podem ser imutáveis e universais, pois isso anularia a experiência individual de 

cada ser humano. Com isso, a reflexão sobre o ser humano passou a se ramificar, 

pois foi reconhecida a complexidade da vida humana e sua existência.  

Dessa maneira, esse questionamento sobre o homem e seu espaço no mundo, 

é o foco deste trabalho, em que procuramos entender a luz do pensamento de Jean-

Paul Sartre e como chegara à questão do homem e de sua existência. Além disso, 

cabe ressaltar que toda essa reflexão é feita a partir da percepção fenomenológica, 

investigando como o filósofo francês chega à concepção de que há uma autonomia 

suprema no ser humano perante o seu existir e como cada existência particular tem 

uma essência.  

 

3. O EXISTENCIALISMO DE SARTRE A PARTIR DE “E.H” 

 

Partindo dessa perspectiva, o sistema filosófico sartriano busca uma definição 

fenomenológica para existência humana no mundo. A fim de explanar mais sobre o 

tema usaremos o livro EH, obra publicada em 1946, de estilo simples e direto, pois 

seu principal objetivo era tornar claro todos os conceitos para o entendimento sobre o 

existencialismo. Em suma, falar de existencialismo à luz da filosofia ou até mesmo do 

público geral é algo que se configura como uma distorção de conceitos dos quais se 

pode referenciar o de liberdade, pois a liberdade tal qual é entendida como uma 

origem nas doutrinas como no cristianismo.  

Há certa condenação da humanidade no que diz respeito ao homem, que este 

estará sempre condenado a ser livre por toda sua existência, “Condenado, porque não 

se criou a si mesmo, e como, no entanto, é livre, uma vez que foi lançado no mundo, 



13 
 
 
 
 

 

é responsável por tudo o que faz” (Sartre, 2012, p.18). Então, o homem sendo 

condenado a ser livre tudo o que faz é fruto de sua escolha, tanto as ações boas 

quanto as más são, assim, frutos da existência da natureza humana, pois ela não tem 

origem em nenhuma essência ou “natureza humana” anterior.  É justamente nesse 

sentido que o pensador inaugura a célebre forma “a existência precede a essência” 

(Sartre, 2012, p.8).  

Dessa maneira, Sartre se interessa por fazer um retrato da consciência, 

semelhante à fenomenologia de Edmund Husserl, quando a configura que toda 

consciência é consciência de algo. Cabe dizer que, para Sartre, esse algo não deriva 

de algum objeto que foi inserido no mundo, pois nenhum objeto particular 

representaria a totalidade da nossa consciência. Nesse ponto, Sartre acaba se 

diferenciando do entendimento de outros filósofos que lhe antecederam. Um exemplo 

disso é Hegel, que via a questão da consciência3 como o que antecede à consciência-

de-si4 no percurso do entendimento.  

Conforme mostra Silva: 

 
Na verdade, dizer que no homem a existência precede a essência é, senão 

uma fórmula, ao menos uma afirmação que somente adquire valor heurístico 

quando a associamos a um outra, talvez mais completa, no seu conteúdo 

interrogativo: o homem é o ser em que o próprio ser está em questão (Silva, 

2003, p. 13) 
 

Ao se destinar a estudar a respeito do conceito de existência descrito por 

Sartre, devemos entender que, em primeiro plano, alguns conceitos fazem parte do 

sistema filosófico sartriano como o que seria o “em-si” o “para-si” a “temporalidade” e 

o conceito de “liberdade”. 

Nessa perspectiva, é possível entender a antropologia e o homem como 

questão existencial, Sartre na obra EH complementa que: 

 

                                                
3 Na obra Fenomenologia do Espírito, Hegel elabora o caminho da consciência que começa com a certeza do 
sensível, aquilo que se tem contato de imediato até a certeza do saber do absoluto, ou seja, a compreensão da 
realidade.  
4 Consciência-de-si, momento que a o questionamento sobre si mesma, e sua relação com o mundo.  



14 
 
 
 
 

 

Pois queremos dizer que o homem existe antes de tudo, ou seja, que o 

homem é, antes de tudo, aquilo que projeta vir a ser, e aquilo que tem 

consciência de projetar vir a ser. O homem é, inicialmente, um projeto que se 

vive enquanto sujeito, e não como um musgo, um fungo ou uma couve-flor; 

nada existe anteriormente a esse projeto; nada existe de inteligível sob o céu 

e o homem será, antes de mais nada, o que ele tiver projetado ser  (Sartre, 

2012, p. 26). 

 

Ademais, a questão do “o que é o homem” dentro da vertente filosófica vem 

sendo discutida ao longo da história colocando em questão o homem enquanto sujeito 

que existe por um viés antropológico. Partindo desse pressuposto, Sartre não 

renuncia à ideia de que é necessário partir de um âmbito claro. Para isso, em sua obra 

SN , ele levanta dois modos de ser: o em-si e o para-si. O em-si refere-se ao modo de 

ser das coisas, ou seja, ele é o que é, diferente do ser da consciência, logo, o em-si 

não precisa da consciência para ser. Já o para-si tem por modo o ser da consciência 

das coisas, sendo o domínio da experiência humana da consciência, fazendo-se 

específico dos seres humanos os tornando-o um ser de possibilidades. 

O homem é consciente do seu existir, ou seja, da sua própria existência. Carmo 

faz menção em seu livro Fracasso e liberdade em Sartre, o desejo do homem de ser 

Deus, “Por fim, é possível concluir: através da ideia de fenômeno, Sartre efetiva sua 

busca pelo ser. Porém, nessa busca, abre-se uma dicotomia inevitável: há o que 

aparece e há aquele a quem aparece. Ou seja, há o ser em-si e há o ser para-si” 

(Carmo, 2019, p. 14). Analisaremos melhor esses conceitos e como eles se 

relacionam com a liberdade e a responsabilidade a seguir.  

  

4. A MORAL, A LIBERDADE E A CONTINGÊNCIA EM “E.H” 

 

Uma das ideias mais distintas do pensamento de Sartre é que a liberdade 

humana é irrestrita, indeterminada e, em última instância, pura possibilidade de 

escolha. Por isso mesmo, a humanidade sofre, de forma paradoxal com a condenação 

da liberdade, que uma vez que ela nos é dada de forma plena, não nos oferece um 

guia ou um destino pré-estabelecido. A liberdade, para Sartre, é simultaneamente um 

presente e uma maldição. Isso porque, ao nos libertarmos de qualquer essência 

predeterminada, somos obrigados a carregar o peso da responsabilidade pelas 



15 
 
 
 
 

 

nossas próprias escolhas, sem poder atribuir nossa condição a forças externas, seja 

a natureza, a sociedade ou até mesmo a ideia de Deus. O homem, portanto, não tem 

escapatória: ele é responsável por tudo o que faz, e isso gera uma sensação de 

angústia existencial. Como bem disse Silva (2003):  

 
Sartre conceitua a liberdade como uma condição intransponível do homem, 

da qual, ele não pode, definitivamente, esquivar-se, isto é, o ser- humano está 

condenado a ser livre e é a partir desta condenação à liberdade que o homem 

se forma. Não existe nada que obrigue o ser humano agir desse ou daquele 

modo. Sartre tem como ponto de partida a liberdade nas ações de escolher, 

o que fazer é sempre intencional, ou seja, é impulsionado por um desejo 

consciente dos princípios dessa escolha (Silva, 2003, p. 94). 

 

Por essa concepção de “condenação”, para o existencialista, não há mais a 

possibilidade de contar com normas ou valores absolutos que nos digam como agir. 

Por isso, nossa existência se caracteriza pela busca constante por sentido no mundo, 

que parece estar ausente de qualquer significado inerente. Esse desolamento e perda 

de norte existencial também é pensado por Sartre, o que ele chama de "náusea", ou 

seja, é uma sensação de que a liberdade não é prazerosa e benéfica, mas se trata de 

um fardo pesado. Isso ocorre porque, sendo o ser humano condenado à liberdade, 

cada escolha, por menor que seja, define toda a nossa vida, mas também impacta 

nos outros. Além do mais, é de responsabilidade nossa as consequências dessas 

escolhas. Portanto, o ser humano pode escolher, mas não pode se isentar da escolha, 

sendo o único responsável pelos seus próprios atos, já que não há deuses ou regras 

universais. 

Essa reflexão se conecta com uma diferença no pensamento de Sartre entre o 

"em si" e o "para si", que é fundamental para compreender a complexidade da 

liberdade humana e a estrutura da existência. O "em si" refere-se a tudo aquilo que é, 

mas não tem consciência de si mesmo, algo que existe sem refletir sobre sua própria 

existência. São os objetos, a natureza, os seres inanimados, que simplesmente são, 

sem qualquer capacidade de reflexão ou autocompreensão. O "em si" é uma realidade 

fechada, determinada e completa em si mesma, sem a abertura para a mudança ou 

para a liberdade. A característica central do "em si" é sua imutabilidade: ele não pode 

escolher ser outra coisa, pois não possui a capacidade de se projetar ou de se 



16 
 
 
 
 

 

modificar conscientemente. Esse conceito é a antítese da condição humana, que, 

segundo Sartre, se define pela capacidade de se transcender e se reinventar. Desse 

modo: 

 
Assim, vamos a O ser e o nada mostrar que a compreensão do ser-no-mundo 

exige entender ao mesmo tempo o que é esse ser e o que é esse mundo, de 

modo que, por meio do exemplo de interrogação, podemos chegar à 

nadificação como estrutura do Para-si. Essa nadificação, essa não identidade 

com o mundo e consigo mesmo, essa intencionalidade da consciência levada 

ao extremo, será o que Sartre chamará de liberdade (Souza, 2020, p. 166). 

 

 Nesse sentido, a liberdade só pode ocorrer no para-si, uma estrutura ontológica 

que Sartre vincula somente ao ser humano, pois, ao contrário do em-si, possui 

autoconsciência. Na Introdução de SN, Sartre já nos alerta: 

 
O ser é. O ser é em si. O ser é o que é. Eis as três características que o 

exame provisório do fenômeno de ser nos permite designar no ser dos 

fenômenos. [...] Não é o exame do Em-si - que não é jamais senão aquilo que 

é - o meio capaz de nos fazer estabelecer e explicar suas relações com o 

Para-si. Portanto, partimos das "aparições" e viemos progressivamente a 

estabelecer dois tipos de seres: o Em-si e o Para-si, sobre os quais só temos 

por enquanto informações superficiais e incompletas (Sartre, 2011, p. 40). 

 

Se partimos dessa compreensão, o ser humano é para-si, em oposição ao em-

si, porque é capaz de refletir sobre si mesmo, de se perceber como uma totalidade e 

de ter uma consciência da própria existência. Não pode ser diferente, como em seu 

perceber, o ser humano se vê como um ser projetado para o futuro, com a capacidade 

de fazer escolhas e de criar sentido para sua vida. No entanto, essa consciência 

também carrega o peso da responsabilidade e da angústia, pois, ao se reconhecer 

como “para si”, o indivíduo se torna consciente de sua liberdade e de sua condição de 

ser responsável por suas escolhas. A existência do para si é, portanto, uma existência 

de constante abertura ao futuro, à possibilidade de mudança, mas também à incerteza 

e ao sofrimento. Ao contrário do “em si”, o “para si” está sempre em processo, sempre 

em busca de definição, sendo simultaneamente criador e criatura de sua própria vida. 

 Por isso, a liberdade não é uma simples questão de escolha entre alternativas; 



17 
 
 
 
 

 

ela é uma questão existencial, pois carrega consigo a constante necessidade de 

definir o que é ser humano, sem qualquer garantia de sucesso ou certezas. É por isso 

que Sartre fala de uma “liberdade absurda”, que, ao mesmo tempo em que é fonte de 

poder, também é fonte de sofrimento, pois nos coloca em um mundo onde somos os 

únicos responsáveis por dar sentido à nossa própria existência. 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O presente texto procurou apresentar uma análise da crítica de Jean-Paul 

Sartre à tradição filosófica moderna, especialmente ao solipsismo presente nas 

concepções de subjetividade em Descartes e Kant. Esses pensadores teriam reduzido 

a subjetividade a uma instância abstrata e isolada. Em contraste, Sartre propõe uma 

subjetividade enraizada na existência concreta e na intersubjetividade, para a qual a 

presença do outro é essencial à constituição do ser humano. 

A partir de sua obra O Existencialismo é um Humanismo, Sartre rompe com 

visões essencialistas da natureza humana e defende que o ser humano é um projeto 

em constante construção, livre e responsável por suas escolhas. Sua filosofia destaca 

a importância do engajamento, da convivência e da alteridade, recusando qualquer 

definição fixa do ser humano. 

Assim, a subjetividade, para Sartre, não é um isolamento, mas uma abertura 

ao mundo e aos outros, o que contribui significativamente para a antropologia 

filosófica contemporânea ao oferecer uma visão dinâmica, plural e situada do ser 

humano. O texto destacado analisa sua concepção original de ser humano a partir de 

uma perspectiva existencialista. Sartre rejeita o essencialismo e o determinismo, 

afirmando que o homem não nasce com uma essência pré-definida: ele existe primeiro 

e constrói sua essência por meio de suas escolhas e ações. Ao dizer que o homem 

está condenado a ser livre, Sartre ressalta a responsabilidade inerente a essa 

liberdade radical, que torna o ser humano autor de si mesmo e corresponsável pela 

humanidade. 

Um dos pontos mencionados brevemente são os conceitos de “em-si” 

(realidade estática das coisas) e “para-si” (consciência humana, marcada pela 

negação e pela abertura ao futuro), fundamentais para entender a liberdade e a 

capacidade de projeto do sujeito. Mesmo com ênfase na subjetividade concreta, 



18 
 
 
 
 

 

Sartre não cai no solipsismo: ele reconhece a importância da presença do outro como 

constitutiva da existência humana. Assim, o existencialismo sartriano, ao se afirmar 

como um humanismo, propõe uma visão do homem como um ser em constante 

construção, cuja essência se realiza na ação. Essa filosofia contribui de forma decisiva 

para a antropologia filosófica contemporânea, ao oferecer uma compreensão 

dinâmica, livre e responsável do ser humano em sua historicidade e complexidade. 

O texto ainda aborda uma existência humana definida por uma liberdade radical 

e inevitável. Sem uma essência prévia ou valores absolutos, o ser humano está 

lançado no mundo e precisa construir a si mesmo por meio de suas escolhas. Essa 

liberdade implica responsabilidade total: ao escolher, o indivíduo não só se define, 

mas projeta um modelo de humanidade. Sartre associa liberdade à angústia, pois 

cada decisão envolve o peso de representar todos os homens. No entanto, essa 

condição não conduz ao niilismo, mas a uma noção de ser humano baseada na 

responsabilidade e no engajamento ético. A distinção entre “em-si” (ser das coisas) e 

“para-si” (consciência humana) reforça essa visão: o ser humano é abertura, 

possibilidade e projeto inacabado.  

Portanto, a filosofia sartriana apresenta uma concepção de moral fundada na 

autonomia plena do sujeito, mas também na sua vulnerabilidade diante do mundo e 

da ausência de fundamentos eternos. A liberdade é o que nos define enquanto 

humanos e também o que nos desafia constantemente a sermos autores do nosso 

próprio destino. Em um mundo sem garantias, Sartre nos convoca a assumir essa 

liberdade com coragem, pois é nela que reside a verdadeira dignidade do ser humano.



19 
 
 
 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

CARMO, Roberta do. Fracasso e liberdade em Sartre: o desejo humano de ser 

Deus. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2019. 

 

FRAZÃO, Francisco. A perspectiva antropológica do existencialismo. Metanóia, São 

João del Rei, n. 1, 1999. 

 

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do espírito. Tradução de Paulo Menezes; 

colaboração de Karl-Heinz Efken e José Nogueira Machado, SJ. 2. ed. rev. 

Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista, SP: Universidade São Francisco, 2002. 

 

SARTRE, Jean-Paul. O existencialismo é um humanismo. 2. ed. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2012. 

 

SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. 20. ed. 

Rio de Janeiro: Vozes, 2011. 

 

SILVA, Franklin Leopoldo e. Ética e literatura em Sartre: ensaios introdutórios. São 

Paulo: Editora UNESP, 2003. 

 

SOUZA, Thana Mara de. Sartre e a condição humana: a condenação a uma 

natureza imposta pela existência. Revista Ética e Filosofia Política, n. 23, v. 1, jun. 

2020. Disponível em: https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia. Acesso em: 9 

mar. 2025. 

 

 

 
 

 


		2026-01-16T11:51:59-0300


		2026-01-16T11:58:29-0300


		2026-01-17T12:26:23-0300




